
 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

0 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                                                           

Ediție on-line ISSN – 2558 – 8893 

ISSN – L 2558-8893 

 

Nr.50 
Februarie  2025 

 2025 

 

 

 

 

”Educația este ceea ce supraviețuiește după ce tot ce a fost învățat a fost uitat.” 

Burrhus Frederic Skinner 
 

 
Publicație periodică a Casei Corpului Didactic Teleorman 

SIMPOZION INTERNAȚIONAL 

 ,,Intercultural Approaches to the Tradițions of the 

Romanian an Turkish Nation"  
  
 

Strada Carpati nr. 15; Alexandria, cod: 140059 
TEL: 0247/315636; FAX: 0247/315636 

E-mail: ccd_tr@yahoo.com 
 
 

 

 

 

 

 
 

mailto:ccd_tr@yahoo.com


 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

1 
 
 

 

 

CASA CORPULUI DIDACTIC TELEORMAN 

Strada Carpati nr. 15; Alexandria, cod: 140059 
TEL: 0247/315636; FAX: 0347/407064 
E-mail: ccd_tr@yahoo.com 
Site: http://ccd.isjtr.ro 

 

 

 

 

 

 

 

CASA CORPULUI DIDACTIC TELEORMAN 

propune cadrelor didactice și personalului didactic  

auxiliar să-și  facă cunoscută activitatea  în  

filele revistei noastre. 

”ÎMPREUNĂ PENTRU UN NOU ÎNCEPUT!” 

 

 

  

 

 

   

ECHIPA DE REDACȚIE A REVISTEI 

CALEIDOSCOP DIDACTIC TELEORMĂNEAN 

Director 

 Prof. Florina Eliza ILIESCU 

Comitet științific: 

Prof. Florina Eliza ILIESCU 

Prof. dr. Valeria GHERGHE 

Prof. dr. Alexandra NEGREA 

Redactor șef: 

Prof. Florina Eliza ILIESCU 

Colectivul de redacție: 

Prof. metodist Nicoleta CRĂIȚĂ 

Prof. metodist Ștefan Florin IANCU 

Prof. metodist  Mihail DINU 

Prof. metodist  Ileana NĂIȚĂ-

CĂRĂMIDĂ 

Prof. metodist  Oana HOARĂ 

Prof. metodist  Marga NAIDIN 

Inf.Mariana POPA 

Bibliotecar Rozalinda MÎRTÎCU 

Ec. Adina CONSTANTIN 

Secretar Loredana COMAN 

 

Tehnoredactare computerizată 

Inf. Mariana POPA 
 

   Revista CALEIDOSCOP DIDACTIC TELEORMĂNEAN a fost editată conform 

Regulamentului de organizare şi funcţionare a Casei Corpului Didactic, aprobat prin 

Ordinul Ministrului Educaţiei şi Cercetării Nr. 4713 din 23.08.2010. 

   Responsabilitatea afirmaţiilor conţinute în materialele publicate revine în totalitate 

autorilor. 

 

Creativitate și inovare 

didactică! 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

2 
 
 

CUPRINS 

 

TITLUL LUCRĂRII NUMELE ȘI PRENUMELE  PAG 

DIVERSITATEA CULTURALĂ ȘI SIMBOLURILE 

IDENTITARE ALE UNUI POPOR: PUNTE ÎNTRE 

TRADIȚIE ȘI MODERNITATE 

ILIESCU FLORINA ELIZA 

 

4 

INTERCULTURALITATEA - SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

MĂGUREANU TONY MARIAN 6 

INTERCULTURALITATEA, PREMISĂ A EDUCAȚIEI 

MODERNE 

NĂIȚĂ CĂRĂMIDĂ ILEANA 7 

BARIERE ÎN COMUNICAREA INTERCULTURALĂ ȚUIA STELUȚA-RODICA 9 

TRADIȚII POPULARE DE-A LUNGUL ANULUI, 

ÎN JUDEȚUL TELEORMAN 

CLAUDIU OLARU 

 

12 

INTERCULTURALITATEA - SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

ABOBULUI DIANA 

VALENTINA 

16 

INTERCULTURALITATEA – SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

CAVAL MARCELA 17 

INTERCULTURALITATE ȘI EDUCAȚIE GINA STĂVĂRACHE 18 

INTERCULTURALITATEA - SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

NEATU ANUȚA 20 

INTERCULTURALITATE ȘI ADAPTABILITATE  ÎN 

EDUCAȚIE 

BEȘCU MONICA-MIHAELA 

BĂDESCU RUXANDRA-

FLORENTINA 

21 

EDUCAȚIA INTERCULTURALĂ PELEA ROXANA 23 

INTERCULTURALITATEA:  

O CHEIE PENTRU ÎNȚELEGEREA ȘI COEXISTENȚA ÎN 

LUMEA CONTEMPORANĂ 

BĂLTOIU DOINA IOANA 26 

INTERCULTURALITATEA ÎNTR-O SOCIETATE 

EUROPEANĂ 

CHIRESCU IOLANDA-

LOREDANA 

27 

TRADIȚII ROMÂNEȘTI* CISMARU DANIELA 29 

SCOPUL ȘI ROLUL EDUCAȚIEI INTERCULTURALE DESCULȚU ADRIANA 30 

FILOSOFIA COMUNICĂRII ȘCOLARE DIN PERSPECTIVĂ 

INTERCULTURALĂ 

FLOREA MIHAIL ADRIAN 32 

IDENTITATEA UNUI POPOR – INTERCULTURALITATEA RADOI MAGDA- ADRIANA 35 

INTERCULTURALITATEA, SIMBOL AL IDENTITAȚII 

NAȚIONALE 

BEȘLEAGĂ RALUCA IOANA 37 

INTERCULTURALITATEA ÎN ÎNVĂȚĂMÂNTUL 

ROMÂNESC 

CARMEN FLORICICĂ 

 

37 

IMPACTUL PROIECTELOR ERASMUS+ 

 ASUPRA INTERCULTURALITĂȚII 

DRĂGAN AURELIA 40 

INTERCULTURALITATEA:O PUNTE ÎNTRE TRADIȚIE ȘI 

MODERNITATE 

NEGUȚ DESPINA  

 

41 

COMUNICAREA INTERCULTURALĂ- 

FACTORUL EDUCAȚIEI EUROPENE 

MIRANCEA GEORGIANA  

 

43 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

3 
 
 

COMUNICAREA INTERCULTURALĂ HOARĂ OANA VIOLETA 44 

EDUCAȚIA INTERCULTURALĂ MARGA NAIDIN 48 

INTERCULTURALITATE. REPERE ISTORICE EUROPENE 

CONTEMPORANE  

IANCU ȘTEFAN FLORIN 

 

50 

INTERCULTURALITATEA IRINA SOARE 52 

INTERCULTURALITATEA – SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

IANCU LIANA IRINA 53 

DISCRIMINAREA ȘI EDUCAȚIA INTERCULTURALĂ SOCOL VIOLETA 55 

INTERCULTURALITATEA- PREMISĂ A DEZVOLTĂRII  

ELEVULUI   

CRĂIȚĂ NICOLETA 57 

PREJUDECĂȚI, STEREOTIPURI ȘI GAFE  ÎN 

COMUNICAREA INTERCULTURALĂ   

LESPEZANU MARGARETA 59 

INTERCULTURALITATEA –SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

MARIANA BĂDESCU 

 

64 

INTERCULTURALITATEA – SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

ROATĂ PAUL 65 

INTERCULTURALITATEA – SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

SONIA DINCĂ 67 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

CURIMAN CRISTINA 69 

INTERCULTURALITATEA - SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

DINIȚĂ IONICA 71 

MANAGEMENTUL CLASEI INCLUZIVE VLAD ALINA 73 

PORTUL POPULAR DIN MUNTENIA 

 

PÎRVULEȚU ANGELICA 

DANIELA 

76 

INTERCULTURALITATEA – SIMBOL AL IDENTITATII 

UNUI POPOR 

MIHALACHE EUGENIA IULIA 79 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

NEDELEA GEORGETA 82 

SCOPUL ȘI ROLUL EDUCAȚIEI INTERCULTURALE NISTOR ALINA 83 

INTERCULTURALITATEA- PREMISĂ A DEZVOLTĂRII 

ELEVULUI 

STÎNGĂ LILIANA 86 

INTERCULTURALITATEA, SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

POPORULUI ROMÂN 

PĂRPĂLEA CRISTIAN 

FLORENTIN 

88 

INTERCULTURALITATEA – REFLECȚIE A IDENTITĂȚII 

ȘI DIALOGULUI ÎNTRE POPOARE 

LĂPĂDATU ANGELA-

GABRIELA 

89 

EVOLUȚIA IDENTITĂȚII NAȚIONALE ÎN CONTEXTUL 

INTERCULTURALITĂȚII 

MARIA ELENA ȘUICĂ 91 

INTERCULTURALITATEA CA SIMBOL AL IDENTITĂȚII 

UNUI POPOR 

VALORILE EUROPENE ȘI IMPACTUL PROIECTELOR 

ERASMUS+ 

ALEXANDRA MOCANU 

VALERIA GHERGHE 

97 

INTERCULTURALITATEA: SEMNIFICAȚIE ȘI ROL ÎN 

DEFINIREA IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

NEAGA ADRIANA CECILIA 101 

INTERCULTURALITATEA-LEGĂTURA ÎNTRE 

GENERAŢII  

CRISTEA NARCISA 103 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

4 
 
 

 

DIVERSITATEA CULTURALĂ ȘI SIMBOLURILE IDENTITARE ALE 

UNUI POPOR: PUNTE ÎNTRE TRADIȚIE ȘI MODERNITATE 

Iliescu Florina Eliza 

Profesor Colegiul Național ,,Anastasescu” Roșiori de Vede-Teleorman 

 

Diversitatea culturală și simbolurile identitare ale unui popor constituie fundamentul pe 

care se bazează identitatea națională, reprezentând o punte esențială între tradiție și modernitate. 

În contextul României, această diversitate se reflectă în tradițiile, obiceiurile, limbajul și 

simbolurile care definesc cultura națională, iar în același timp, reprezintă un punct de întâlnire 

între influențele istorice adânc înrădăcinate și tendințele actuale ale globalizării. Cultura 

română, cu bogăția și diversitatea sa, rămâne o expresie vie a trecutului și a prezentului, fiind 

totodată un produs al diversității etnice și regionale. 

Simbolurile identitare ale poporului român 

Simbolurile identitare reprezintă elemente esențiale pentru definirea unui popor și 

pentru consolidarea coeziunii sociale și naționale. În România, simbolurile identitare sunt 

multiple și au o semnificație profundă. Printre cele mai importante se numără portul popular, 

folclorul, muzica, dansurile tradiționale, religia, limba și diversele obiceiuri care sunt transmise 

din generație în generație. Aceste simboluri sunt elemente de legătură între trecutul istoric și 

prezentul globalizat, între valorile tradiționale și influențele externe, fiind totodată o sursă de 

mândrie și apartenență pentru români. 

Portul popular este unul dintre cele mai cunoscute simboluri ale culturii românești. 

Acesta variază în funcție de regiune, dar fiecare element are o semnificație profundă. De 

exemplu, în multe zone ale țării, costumele tradiționale sunt colorate și îmbogățite cu motive 

geometrice, florale sau animale, fiecare motiv având o semnificație spirituală sau simbolică. În 

mod similar, muzica tradițională și dansurile populare sunt forme de exprimare artistică ce 

reflectă viața cotidiană, credințele și tradițiile poporului român. „Hora” este un dans tradițional 

care simbolizează unitatea și solidaritatea dintre membrii unei comunități, în timp ce melodiile 

folclorice transmit emoțiile și experiențele poporului, fiind un liant între generații. 

Limba română este, de asemenea, un simbol fundamental al identității naționale, având 

un rol esențial în păstrarea unității poporului român, atât în interiorul țării, cât și în comunitățile 

de români din diaspora. Limba română este nu doar un mijloc de comunicare, ci și un vehicul 

al tradițiilor, proverbelor, expresiilor populare și înțelepciunii populare care constituie 

patrimoniul cultural imens al națiunii. Limba și literatura română sunt fundamentale în formarea 

unui sentiment de apartenență la o comunitate națională, iar prin conservarea acesteia, România 

poate menține legătura cu trecutul său istoric. 

În același sens, religia ortodoxă joacă un rol central în definirea culturii românești. 

Biserica Ortodoxă Română, cu sărbătorile, ritualurile și tradițiile sale, este un pilon important 

al identității naționale. Multe dintre obiceiurile românești, de la nunți și botezuri, până la 

sărbători religioase ca Paștele și Crăciunul, sunt marcate de influența religiei și de tradițiile pe 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

5 
 
 

care aceasta le promovează. În multe regiuni din România, biserica reprezintă nu doar un loc 

de cult, ci și un centru al comunității, unde se transmit valori morale, sociale și culturale. 

 

Diversitatea culturală în România 

România, ca țară situată la intersecția dintre Europa Centrală, de Est și Balcani, este un 

amestec de culturi și etnii. În afară de români, populația țării include și grupuri semnificative 

de maghiari, romi, germani, ucraineni și altele, fiecare cu propriile lor tradiții și simboluri 

culturale. Diversitatea etnică a României a fost o sursă de bogăție culturală, iar fiecare grup a 

contribuit la formarea mozaicului cultural al națiunii. 

De exemplu, în Transilvania, unde trăiește o mare comunitate maghiară, influențele 

culturii maghiare sunt vizibile în arhitectură, gastronomie, muzică și dansuri. La fel, 

comunitățile germane din România, cum sunt sașii și șvabii, au adus un aport considerabil în 

dezvoltarea regiunilor în care au locuit, iar tradițiile lor au fost integrate în cultura locală. De 

asemenea, în zonele de sud și est ale țării, tradițiile rome au fost o parte importantă a culturii 

românești, iar muzica lăutărească a influențat profund folclorul românesc. 

Acest amestec de culturi și etnii a creat o societate diversă, în care tradițiile locale sunt 

păstrate și celebrate, dar și în care există o puternică interacțiune între diversele culturi. 

Diversitatea culturală a României nu trebuie înțeleasă doar ca un mozaic etnic, ci și ca o 

pluralitate de obiceiuri, religii și limbi care coexistă și se îmbogățesc reciproc. 

Modernitatea și provocările pentru tradițiile românești 

În ultima sută de ani, România a trecut prin numeroase schimbări politice, sociale și 

economice, iar modernitatea a adus cu sine provocări semnificative pentru tradițiile românești. 

Globalizarea, urbanizarea și dezvoltarea tehnologică au dus la schimbarea stilurilor de viață și 

la transformarea învățămintelor tradiționale în forme adaptate noilor realități. Multe dintre 

obiceiurile tradiționale din mediul rural au fost afectate de migrarea spre orașe și de înlocuirea 

agriculturii de subzistență cu industrii și servicii. 

În același timp, globalizarea a contribuit la integrarea unor practici și valori externe, 

care, deși nu erau prezente în tradițiile românești, au fost adoptate cu ușurință, datorită accesului 

facil la internet și mass-media. Muzica pop, moda internațională și stilul de viață urban modern 

au schimbat în mod semnificativ comportamentele și obiceiurile tradiționale, iar unele dintre 

acestea au devenit treptat mai puțin importante pentru tineretul român. 

Totuși, în ciuda acestor provocări, există un efort continuu de revalorificare a tradițiilor 

românești. Diverse inițiative de păstrare a patrimoniului cultural, fie prin festivaluri de folclor, 

fie prin educație culturală, au contribuit la menținerea vie a simbolurilor identitare ale poporului 

român. Tradițiile nu sunt văzute doar ca niște relicve ale trecutului, ci ca o parte vie și adaptabilă 

a identității naționale, care poate și trebuie să fie integrată în viața contemporană. 

Concluzie 

Diversitatea culturală și simbolurile identitare ale poporului român constituie un 

element central în construirea și menținerea identității naționale. Cultura română, cu tradițiile, 

obiceiurile și simbolurile sale, rămâne un pilon esențial al coeziunii naționale, în timp ce 

modernitatea aduce atât provocări, cât și oportunități de a integra valorile tradiționale în 

societatea globalizată. Este esențial ca românii să înțeleagă și să aprecieze diversitatea culturală 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

6 
 
 

din interiorul propriei lor națiuni, iar în același timp, să își conserve și să transmită simbolurile 

identitare care fac parte din patrimoniul lor cultural. 

 

 

Bibliografie: 
1. Constantinescu, M. (2008). Cultura română și diversitatea culturală. Editura Academiei 

Române. 

2. Popescu, V. (2010). Tradiție și modernitate în cultura română. Editura Fundația pentru 

Excelență. 

3. Tismăneanu, V. (2012). Istoria și simbolurile identitare ale poporului român. Editura 

Humanitas. 

4. Ionescu, L. (2015). România între tradiție și globalizare. Editura Polirom. 

5. Radu, I. (2016). Diversitatea culturală în România: Provocări și oportunități. Editura 

Universității din București. 

6. Giurescu, D. C. (2017). Istoria culturii românești: Traditie și modernitate. Editura 

Enciclopedică. 

 

 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

 

Profesor: Măgureanu Tony Marian 

Școala Gimnazială I. Gh. Duca Țigănești 
 

 
         Interculturalitatea reprezintă un element esențial al identității unui popor, reflectând 

diversitatea culturală și capacitatea acestuia de a interacționa armonios cu alte culturi. Într-o 

lume globalizată, schimburile culturale au devenit din ce în ce mai frecvente, iar recunoașterea 

și respectul pentru diferențele culturale sunt fundamentale pentru menținerea unei societăți 

echilibrate. 

         Fiecare popor își conturează identitatea prin tradiții, limbă, obiceiuri și valori, însă, în 

același timp, este influențat de contactele cu alte culturi. Aceste interacțiuni pot duce la 

îmbogățirea patrimoniului cultural și la o mai bună înțelegere reciprocă între națiuni. De 

exemplu, gastronomia, muzica, arta și literatura sunt domenii în care influențele interculturale 

au contribuit semnificativ la dezvoltarea identităților naționale. 

             Un exemplu concret al impactului interculturalității asupra identității unui popor este 

adoptarea unor elemente culturale din alte țări și integrarea acestora într-un mod original. În 

România, de-a lungul istoriei, diverse influențe – de la cele latine și bizantine până la cele 

occidentale – au modelat cultura națională, fără a-i afecta esența, ci, dimpotrivă, îmbogățind-o. 

             Educația joacă un rol esențial în promovarea interculturalității, contribuind la formarea 

unei mentalități deschise și tolerante. Prin învățarea despre alte culturi și prin promovarea 

dialogului intercultural, generațiile viitoare pot construi o societate bazată pe respect și 

solidaritate. 

           În concluzie, interculturalitatea nu anulează identitatea unui popor, ci o consolidează, 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

7 
 
 

oferindu-i noi perspective și oportunități de dezvoltare. Un popor care își păstrează tradițiile, 

dar în același timp acceptă influențele externe și le integrează creativ, va fi întotdeauna unul 

puternic și bine definit în peisajul global. 

 

 

 

 

INTERCULTURALITATEA, PREMISĂ A EDUCAȚIEI MODERNE 

 

Prof. Năiță Cărămidă Ileana 

Școala Gimnazială Anghel Manolache 

Scrioaștea, Teleorman 

 

 

Interculturalitatea s-a dezvoltat începând cu anul 1950 în  în încercarea de a coborî  

comunicarea de la nivelul politicii şi diplomaţiei cât mai aproape de individ, de zona sa de 

interacţiune directă.   

„Interculturalismul defineşte ipostaza dialogică a culturilor prin intrarea în rezonanţă a 

diferenţelor, în timp ce multiculturalismul se focalizează pe conservarea identitară a 

diferenţelor.” Trecerea de la interculturalism la interculturalitate printr-o schimbare de sufix 

indică trecerea de la un sistem sau curent de gândire, la recunoaşterea şi afirmarea unei realităţi 

istorice, scoaterea la iveală a unei modalităţi de coexistenţă între culturi, de o infinită varietate 

de experienţe şi rezultate. 

Interculturalitatea reprezintă o situaţie de coeziune, de armonie, de întrepătrundere între 

culturi, de evoluţie simultană şi deschidere reciprocă, permiţând pe de o parte menţinerea şi 

afirmarea valorilor proprii, iar pe de altă parte, infuzarea altora noi, prin contactul cu valorile 

altor culturi. Interculturalitatea descrie o apartenenţă multiplă şi o zonă de mişcare naturală pe 

domeniul mai multor culturi, legitimată de libertatea circulaţiei valorilor culturale şi pusă în 

practică graţie posibilităţilor infinite de îmbogăţire şi nuanţare a identităţii, în funcţie de mediul 

cultural parcurs. 

În 1918 România a devenit ţara unor numeroase grupuri culturale, desemnate ca 

„minorităţi” şi anume: germani, ucraineni, ruşi, evrei, armeni, polonezi, sârbi, greci, şvabi, 

maghiari, bulgari, italieni, saşi, secui, rromi etc. Experienţa interculturală a zonelor multietnice 

s-a transmis, însă, întregii culturi româneşti. Banatul este un exemplu în privinţa  

plurilingvismului tradiţional al acestei zone, Transilvania are o adevărată tradiţie de schimburi 

interculturale între români şi maghiari, iar în ceea ce priveşte Moldova şi Ţara Românească, 

mult mai omogene din punct de vedere etnic şi mai puţin expuse diversităţii culturale, conceptul 

de naţiune s-a dezvoltat strâns legat de conceptul de stat. Formula naţiune-stat, realizată prin 

formarea statului naţional unitar român, a coexistat cu cea a naţiunii-cultură, prin concepţia 

asupra instituţiilor fundamentale ale naţiunii, considerate a fi biserica şi şcoala. La aceasta 

viziune aderau nu numai românii, ci şi celelalte naţionalităţi. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

8 
 
 

 După 1990 preocuparea pentru educaţia şi cultura minorităţilor în limba maternă a 

ocupat un loc central. Ştim că există încă din perioada interbelică un cadru legal ce permitea 

învăţământul în limba maternă pentru toate minorităţile recunoscute drept naţionale. Acest 

termen, folosit până astăzi în legislaţia românească, desemnează acele grupuri de populaţii ce 

trăiesc pe teritoriul României de la începutul formării statului naţional modern, împărtăşind o 

istorie comună cu a populaţiei majoritare, românii. Conform legislaţiei româneşti, persoanele 

aparţinând minorităţilor naţionale sunt cetăţeni români, care îşi exprimă liber şi neîngrădit 

apartenenţa la o comunitate naţională, sau minori ai căror părinţi, ori alţi reprezentanţi legali au 

declarat această apartenenţa. 

Minorităţile naţionale din România sunt comunităţile: albaneză, armeană, bulgară, cehă, 

croată, elenă, evreiască, germană, italiană, macedoneană, maghiară, poloneză, rusă-lipoveană, 

rromă, ruteană, sârbă, slovacă, tătară, turcă, ucraineană. Legislaţia în materie de cultură şi 

educaţie s-a orientat în direcţia protejării dreptului minorităţilor de a-şi păstra identitatea 

naţională prin educaţie şi cultură în limba proprie, menţionându-se, în acelaşi timp, că aceasta 

nu trebuie să aducă atingere situaţiei de majoritate a românilor, mai ales învăţării limbii 

naţionale, române, de către toţi cetăţenii României. Legea învăţământului nu a adus mari 

schimbări de principiu faţă de legislaţia precedentă în materie de minorităţi, deşi a nuanţat puţin 

terminologia, prin alternarea noţiunilor din familia „naţională” cu alţii, recent intraţi în 

vocabularul românesc: etnic (referitor la românii cetăţeni ai Republicii Moldova) şi 

multicultural. Această lege garantează drepturi egale de acces la toate nivelurile şi formele de 

învăţământ pentru toţi cetăţenii români, indiferent de condiţia socială şi materială, de sex, rasă, 

naţionalitate, apartenenţă politică sau religioasă. Legea stipulează că învăţământul de toate 

gradele se desfăşoară în limba româna, dar şi în limbile minorităţilor naţionale, precum şi în 

limbi de circulaţie internaţională. Un capitol este dedicat învăţământului pentru persoanele 

aparţinând minorităţilor naţionale, arătând că persoanele aparţinând acestora au dreptul să 

studieze şi să se instruiască în limba maternă la toate nivelurile şi formele de învăţământ, 

precum şi la tipurile de învăţământ pentru care există o cerere suficientă, existând posibilitatea 

ca, în funcţie de necesităţile locale, să se organizeze la cerere grupe, clase, secţii sau şcoli cu 

predarea în limbile minorităţilor naţionale. O noutate faţă de legile anterioare este prevederea 

ca „la cerere şi prin lege se pot înfiinţa instituţii multiculturale de învăţământ superior. Limbile 

de predare în aceste instituţii de învăţământ superior se stabilesc în cadrul legii de înfiinţare” şi 

„se încurajează instituţiile de învăţământ superior cu structuri şi activităţi multiculturale pentru 

promovarea convieţuirii interetnice armonioase şi a integrării la nivel naţional şi european”.  

Interculturalitatea pătrunde, aşadar, în legislaţia românească, drept o soluţie pentru a 

depăşi simultan segregarea socială şi nivelul scăzut de educaţie din rândul membrilor etniei 

rrome. Strategia defineşte apoi domeniile sectoriale de acţiune, printre acestea figurând 

educaţia, cultura şi cultele, aflate în subordinea Ministerului Culturii, şi comunicare şi 

participare civică. În privinţa educaţiei, se introduc în programa şcolară limba romani ca materie 

opţională, iar în sistemul universitar discriminarea pozitivă a rromilor, prin subvenţionarea de 

către stat a unor locuri suplimentare în domeniul ştiinţelor sociale şi studiului limbii romani în 

universităţi pentru etnici rromi. De asemenea, strategia include „conceperea şi implementarea 

unor programe de formare a mediatorilor şcolari şi de perfecţionare pentru cadrele didactice din 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

9 
 
 

domeniul educaţiei interculturale.” În domeniul culturii, strategia propune, printre altele: 

organizarea şi dezvoltarea unor reţele de valorificare a patrimoniului cultural al rromilor, 

inclusiv prin adaptarea meseriilor tradiţionale la viaţa modernă şi prin dezvoltarea unor reţele 

de desfacere; iniţierea unor proiecte culturale de reconstrucţie şi afirmare identitară a rromilor; 

conceperea şi implementarea unor programe în domeniul educaţiei, prezentarea, în colaborare 

cu organizaţiile neguvernamentale şi cu comunităţile de rromi, a unor programe de formare a 

mediatorilor şcolari şi de formare şi perfecţionare pentru cadrele didactice în domeniul educaţiei 

interculturale. 

 În domeniul „Cultură şi culte” se stipulează iniţierea unor proiecte culturale de 

reconstrucţie a identităţii etniei rromilor şi de sporire a stimei faţă de sine, prezentarea unui plan 

anual al acţiunilor de educare interculturală în şcoli, prin care să se faciliteze comunicarea între 

elevii de etnii diferite şi învăţarea socială a toleranţei, sprijinirea proiectelor de cercetare şi 

educaţie interculturală.  

Un studiu pe tema educaţiei interculturale în ţările din Europa de Est, concluzionează, 

în mod valabil pentru România, ca „din punct de vedere teoretic, există premisele pentru 

susţinerea unei educaţii interculturale în sensul cel mai larg al termenului şi în accepţiunea 

generală, care atrage atenţia asupra categoriei pluralismului. Practicile educative păstrează încă 

o anumită întârziere faţă de teorie, chiar dacă intervalul dintre declaraţii şi realităţi se poate 

totuşi să fie redus în timpul post-socialismului.  

 

 Bibliografie: 

 [1] Dobrescu, Nicoletta Laura– Problema metodologiei în dialogul intercultural, Editura 

Polirom, 2001. 

 [2] Salade D. – Dimensiuni ale educaţiei, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 1998.  

[3] Văideanu G. – UNESCO 50 –EDUCAŢIE, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 

1996. 

 

 

BARIERE ÎN COMUNICAREA INTERCULTURALĂ 

Țuia Steluța-Rodica- profesor  

Liceul Tehnologic Virgil Madgearu Roșiorii de Vede 

 

Cuprins 

Introducere 

Argument 

Etnocentrismul 

Studiu de caz 

Bibliografie  

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

10 
 
 

Introducere 

Astăzi, mai mult ca oricând, putem călători oriunde dorim, venim în contact cu diverse culturi 

și ne bucuram de o libertate de mișcare uriașă. De fiecare dată când intram în contact cu o 

cultură încercam să o înțelegem, să comunicăm cu oamenii care trăiesc în zonele de manifestare 

ale acesteia. Comunicarea interculturală este tot mai importantă, oamenii din culturi diferite 

trebuie să comunice eficient, în moduri similare sau diferite. Nu ai cum sa faci diverse proiecte 

într-o zonă, să înțelegi oamenii și obiceiurile lor, gândirea dacă nu pornești de la o comunicare 

interculturală reală. 

Argument 

Am ales abordarea unui subiect de actualitate din România, acela al conflictului dintre maghiarii 

și românii din Transilvania, deoarece este un exemplu elocvent al unei lupte ce implică bariere 

lingvistice – prin  prezența a două limbi (una națională, recunoscută și alta minoritară), dar și 

bariere culturale din cauza etniilor și a tradițiilor diferite.  

Etnocentrismul 

Dificil de înțeles și de explicat tuturor, comunicarea interculturală a avut și are în permanență 

foarte multe bariere pe care le putem depăși doar prin efortul comun. Nu e ușor să găsești un 

numitor comun între culturi foarte diferite, la fel cum nu e deloc simplu să poți găsi un tip de 

comunicare interculturală care sa funcționeze și să aducă rezultatele dorite. Lumea 

multiculturală a zilelor noastre a creat așa-numitele bariere culturale, cauzate de diferențele 

întâlnite între societăți sau chiar dintre simple culturi organizaționale. Pentru realizarea unei 

comunicări eficiente, unul dintre factorii cheie, este reprezentat de identificarea unui teren 

comun, unde acțiunile întreprinse sa nu poată fi blamate ca fiind în favoarea sau defavoarea 

uneia dintre culturile care iau parte. O comunicare interculturală reală se întâmplă de abia după 

ce reușești sa armonizezi cumva ideile, percepțiile culturale, să transformi diferențele în 

asemănări și asemănările în obiective comune. Nu ai cum sa vorbești despre comunicare între 

culturi până când nu înțelegi foarte bine fiecare cultură în parte și până când oamenii din ambele 

culturi nu au un scop comun care poate determina comunicarea interculturală. 

Obstacolele pe care le întâlnești dacă încerci să stabilești o comunicare interculturală sunt destul 

de multe. Trebuie să le gestionezi corect și rapid pentru a avea de fiecare dată toate obiectivele 

sau scopurile atinse în privința unei comunicări între culturi cât mai simple: etnocentrismul, 

traducerea sau interpretarea greșită a simbolurilor verbale, prezența unor norme și roluri 

comportamentale, credințe și valori, stereotipurile, prezența prejudecăților. 

Etnocentrismul  este un termen utilizat în științele sociale și antropologie pentru a descrie 

tendința de a judeca o altă cultură în raport cu propria cultură și a considera valorile celei din 

urmă drept superioare - în special cu privire la limbaj, comportament, obiceiuri și religie. Aceste 

aspecte sau categorii sunt criteriile în baza cărora se definește identitatea culturală a fiecărei 

etnii. Etnocentrismul apare atunci când suntem de părere ca tot ce facem noi și în ce credem noi 

este singura cale de a obține ceva. Tot ce nu e conform viziunii noastre nu este privit cu ochi 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

11 
 
 

buni. Comportamentul altora devine ciudat si impropriu. Apare si o împărțire clară între noi și 

ei, între două mentalități diametral opuse. Comunicarea interculturală nu poate avea loc daca 

nu depășim această fază și nu încercăm să ne ferim de judecăți atât de stricte și de polarizate. 

Mai multa deschidere spre nou și spre altceva, spre alte culturi diferite de cea în care trăim nu 

ar strica.  

Studiu de caz 

Secuii nu cunosc limba țării în care trăiesc. Românii rătăciți în așa zisul "Ținut Secuiesc" mor 

de foame, pentru că nu sunt serviți nici măcar cu pâine dacă nu o cer în maghiară. „Nu știu 

românește“ este formula cu care ești întâmpinat invariabil pe străzile din Odorheiu Secuiesc 

dacă încerci să intri în vorbă cu cineva în limba română. Secuii spun că nu e vorba de rea-voință, 

însă trăind într-o comunitate maghiară compactă, ei nu au nicio posibilitate de a asimila româna. 

Deși se află în centrul țării, Harghita și Covasna sunt izolate total de restul României. Maghiarii 

de aici nu par a fi deranjați de această situație, deși admit că, odată ce trec granița celor două 

județe, le vine extrem de greu să se înțeleagă cu românii. 

 Școala ar fi singura șansă pentru a învăța româna, dar pentru copiii maghiari din Secuime limba 

română este o limbă străină. Limba româna nu se învață pe stradă, deoarece populația este 

aproape în întregime maghiară. A rămas școala, unde începând din clasa I se învață limba 

română. Din nefericire, la gimnaziu și la liceu deja nu se învață ca o limbă străină, deși ar trebui 

predată ca engleza, franceza și  germana. De aceea, la  Bacalaureat, limba română este singura 

materie la care elevii nu promovează. 

 Copiii trebuie să învețe limba română, însă problema este că profesorii de limba română care 

să vină să predea în cele două județe sunt puțini. Elevii din clasele cu predare în limba maghiară 

au patru ore de română pe săptămână. Cu toate acestea, reușesc să se facă greu înțeleși în limba 

țării în care trăiesc. Ar fi mai multe cauze: copiilor le e frică să vorbească, se tem că nu pronunță 

corect, la școală nu au șansa de a asimila vocabularul uzual, copiilor nu li se dezvoltă 

competențele de comunicare, nu sunt învățați cum să vorbească pe stradă sau când cumpără o 

pâine ori când merg la medic. De multe ori, când se întâlnesc, copiii maghiari și cei români 

adoptă ca limbă comună engleza, pentru că pe acest tărâm se simt confortabil, așa se egalizează 

distanțele dintre ei. O piedică în ceea ce privește învățarea limbii este și faptul că dascălii nu 

sunt pregătiți să predea la o clasă la care limba maternă este diferită de limba statului. Puținii 

români care trăiesc în Secuime au ajuns acolo grație căsătoriilor mixte, iar copiii acestor familii 

vorbesc perfect ambele limbi.  Bariera lingvistică este cel mai ușor dărâmată prin activități de 

timp liber din domeniul artelor, activități sportive, spectacole, baluri mascate, proiecte 

interculturale. Un lucru este sigur:  limba este o barieră de comunicare și de integrare.  

 Pe de altă parte, barierele ce se impun în relația dintre cele doua entități, de  natură lingvistică 

și culturală, sunt folosite ca sa întrețină uneori conflicte, cetățenii maghiari refuzând să utilizeze 

limba oficială a României în zonele pe care le populează, solicitând autonomia celor două 

județe. În ceea ce privește consecințele barierei culturale, acestea se regăsesc în interacțiunea 

oamenilor atât la celebrarea anumitor evenimente comune, când obiceiurile din cele doua țări 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

12 
 
 

nu se aseamănă, astfel fiind nevoie de compromisuri care adesea nu apar, dar si atunci când se 

încearcă restabilirea relațiilor. Aceste elemente vor fi întotdeauna o piedică în găsirea păcii, 

însă, la fel cum unii cercetători afirmă, spre a ameliora conflictul ce durează de sute de ani, la 

fel cum au reușit sa conviețuiască până în prezent (romanii si maghiarii), nu va fi o problema 

în a o face și de acum înainte. Edificatoare este inscripția  ce poate fi citită într-un restaurant 

turcesc din Paris care înfățișează în modul cel mai potrivit felul în care alegem sa îl acuzam pe 

celălalt pentru faptul că este străin: 

"Dumnezeul tău este evreu./Mașina pe care o ai este japoneză./Pizza este italiană,/iar couscous-

ul este algerian./Democrația pe care o practici este grecească./Cafeaua ta este braziliană./Ceasul 

îți este elvețian./Cămașa este indiană./Radioul tău este unul coreean./Vacanțele tale sunt 

turcești/ tunisiene sau marocane./Cifrele tale sunt arabe./Scriitura îți este latină,/ și...reproșezi 

vecinului tău ca este străin!" 

În concluzie, comunicarea interculturală este un proces prin care se creează și se mențin granițe 

culturale sau prin care se fac punți spre alte noi grupuri ce stau sa apară. Semnificative pentru 

importanța comunicării între culturi și naționalități diferite sunt opiniile unor personalități 

precum Pitagora, Martin Luther King sau Iulia Hasdeu: "Barierele in procesul de comunicare 

reprezintă orice lucru care reduce fidelitatea sau eficienta transferului de mesaj"(Monica 

Voicu); „Oamenii se urăsc pentru că se tem  unii de alții; se tem pentru că nu se cunosc; nu se 

cunosc pentru că nu comunică.” (Martin Luther King); „Lupt împotriva neputinței pe care o 

simt în încercarea de a vă transmite întregul conținut al ideii mele.” (Iulia Hasdeu); „Nu spune 

puțin în vorbe multe, ci mult în vorbe puține.” (Pitagora). 

Bibliografie 

CUCOȘ, C. -  Educația. Dimensiuni culturale si interculturale, ed. Polirom, Iași, 2000; 

SAMOVAR, L. A,. PORTER, R., Communication between cultures, 4th ed. Belmont, CA: 

Wadsworth Press, 2004; 

Prutianu, Ș., Antrenamentul abilităților de comunicare – Volumul I, Editura Polirom, Iași, 2004 

 

 

TRADIȚII POPULARE DE-A LUNGUL ANULUI, 

ÎN JUDEȚUL TELEORMAN 
 

Claudiu Olaru 

Muzeul Teleorman 

  

Teleormanul este unul dintre județele sudice ale României, situat în Câmpia Română, 

între confluența râurilor Olt și Vedea cu fluviul Dunărea. Etimologia toponimului Teleorman 

este considerată ca provenind din limba cumană (o limbă turcică dispărută), limbă în care teli 

orman înseamnă „pădure nebună”, în sensul de pădure mare și întunecoasă. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

13 
 
 

 Prima mențiune documentară a numelui Teleorman datează din 14 mai 1441, într-un act 

prin care domnitorul Țării Românești de atunci, Vlad Dracul (fiul lui Mircea cel Bătrân și tatăl 

lui Vlad Țepeș), întărea Mănăstirii Glavacioc o ocină pe Neajlov și altele în Butești și „Mircești 

ot Teleorman”. 

 Teleormanul este un județ fabulos din punct de vedere al tradițiilor, obiceiurilor și 

sărbătorilor pe care țăranul teleormănean le-a moștenit, creat sau împrumutat în decursul 

timpului. Păstrate, şi unele încă practicate în satele teleormănene, aceste tradiţii și obiceiuri sunt 

legate de cele mai multe ori de creştinism, marcând cele mai importante sărbători religioase, 

însă nu lipsesc nici cele precreștine, numite păgâne. Cele mai importante tradiții și obiceiuri 

populare păstrate și practicate încă în județul Teleorman sunt: 

 PLUGUȘORUL - un străvechi obicei agrar practicat de români cu prilejul Anului Nou 

având ca subiect munca depusă pentru obținerea pâinii. Plugul și bradul împodobit, ridicat pe 

acesta, sunt o prezență nelipsită în cadrul colindei parcticată în Teleorman, în dimineața Anului 

Nou. Textul este o naraţie privind muncile agricole, pe alocuri recurgându-se și la elemente 

fabuloase. Pluguşorul este întotdeauna însoţit de strigături, pocnete de bici şi sunete de clopoţei. 

 SORCOVA - este un obicei popular românesc, practicat de copii pe 1 ianuarie. Aceștia 

poartă o crenguță înmugurită de copac sau o sorcovă confecționată dintr-un băț în jurul căruia 

s-au împletit flori de hârtie colorată. Copiii rostesc o serie de incantații magice menite să 

purifice timpul și spațiul, și să aducă prosperitate și sănatate celor sorcoviți. În timpul 

incantațiilor, copiii fac mișcări rituale cu ramura de sus în jos și efectueaza o bătaie rituală pe 

umerii celor sorcoviți. Numele de Sorcovă vine de la cuvântul bulgar surov (verde fraged), 

aluzie la ramura abia înmugurită, ruptă dintr-un arbore. 

 ZĂREZEANUL - este un obicei străvechi, cu radăcini bulgare, sărbătorit în multe 

localități din județul Teleorman la 1 februarie, atunci când în calendarul creștin este sărbătorit 

Sfântul Trifon. Cunoscută și sub denumirile de Gurban sau Arezan, Zărezeanul marchează 

începutul noului an viticol. În această zi bărbații se duc cu preotul la vii și fac sfeștanie viilor, 

ca acestea sa fie roditoare, ferite de dăunători și păzite de grindină. După ce via este stropită cu 

apă sfințită începe partea a doua a ritualului în care se consumă carne prajită și vin din ulcioare 

îngropate la capătul viilor, vin cu care se stropește și via ca să dea rod bun. 

 MĂRȚIȘORUL - era în timpurile mai îndepărtate un dar ce se făcea în ziua de 1 martie, 

în special celor mici, constând într-un bănuț de aur sau argint legat de un șnur de mătase împletit 

cu fir alb și roșu, pentru a-i proteja de deochi și alte pericole. Odată cu trecerea anilor, mărțișorul 

simplu, realizat din șnur și bănuț, a fost înlocuit cu interpretări mai moderne, care simbolizează 

primăvara, belșugul și norocul. Oferit femeilor în prima zi de primavără, acestea îl poartă în 

piept toată luna martie și, după ce se dă jos, se obișnuiește să fie agățat într-un pom înflorit. În 

tradiția populară, se crede că marțișorul purtat în piept aduce belșug și protejează de rele. 

 MUCENICII - o sărbătoare tradiţională românească sărbătorită pe 9 martie ce are pentru 

spiritualitatea populară o conotaţie aparte deoarece a fost generată, prin suprapunerea sărbătorii 

creștine a Sfinților 40 de Mucenici din Sevastia, peste începerea anului agricol tradiţional. În 

tradiţia populară se consideră că în aceasta zi Sfinţii Mucenici se adună pentru a participa la un 

sobor de dezgheţare a pământului și de eliberare a căldurii. Astfel, bărbații scoteau în mod festiv 

plugul în fața casei, făceau curățenie în gospodărie, aprinzând gunoaiele cu foc adus din casă, 

spre a aduce căldura și afară. Femeile păstrează și în ziua de astăzi vechea tradiție de a face 

mucenici în forma cifrei opt, fie din aluat dospit și copți la cuptor, unși cu miere și presărați cu 

nucă pisată, fie din aluat nedospit și fierți în apă îndulcită, cu miere și nucă. Duşi la biserică 

pentru a fi binecuvântaţi sunt apoi consumaţi în familie sau împărţiţi pentru sufletul morţilor, 

mai ales copiilor din vecini. 

 PAȘTELE - reprezintă cea mai importantă sărbătoare anuală a creștinilor, și 

comemorează evenimentul fundamental al creștinismului, Învierea lui Iisus Hristos, Fiul lui 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

14 
 
 

Dumnezeu. Este o sărbatoare cu dată schimbătoare, întotdeauna sărbătorită duminica. În tradiția 

populară această sărbătoare începe cu Lăsatul Secului, urmat de un post de șapte săptămâni. O 

importanță deosebită în tradiția populară o are Săptămâna Patimilor, căci gospodarii încetează 

munca la câmp și se concentrează asupra casei și a curții, pentru a întâmpina cum se cuvine 

sărbătoarea Paștelui. În Joia Mare, gospodinele vopsesc ouă, fac cozonaci și gătesc diferite 

preparate din carne de miel. În noaptea de Înviere credincioșii merg la biserică, îmbrăcați în 

haine noi, de sărbătoare, iau Lumina scoasă de preot din altar și o aduc acasă. 

 CĂLUȘUL - se practică în prima zi de Rusalii, când un grup formată din 7, 9 sau 11 

bărbați numiți căluşari, împreună cu un „mut” și doi lăutari colindă uliţele satului şi joacă în 

curţile localnicilor, primind ca răsplată mâncare şi vin. Portul căluşarilor este compus din 

cămaşă, pantaloni, brâu, opinci, la care se adaugă o serie de însemne specifice jocului. „Mutul” 

poartă mască sau are faţa mânjită cu negru şi roşu. Formaţia de căluşari are întotdeauna și un 

steag (o prăjină lungă de 4-5 m) în vârful căreia se leagă plante (usturoi, pelin) şi un prosop 

cusut, în care se pune sare. Căluşul cuprinde elemente de ritual, de vindecare, spectacol şi teatru 

popular, iar acest întreg ritual are ca scop alungarea ielelor (spirite rele) ce îşi fac apariţia de 

Rusalii. 

 SPĂLATUL PICIOARELOR - este un obicei străvechi ce se mai practică încă în județul 

Teleorman, în ziua de luni, după Duminica Rusaliilor. Astfel, femeia cea mai vârstnică din 

gospodărie scoate în această zi la poartă un vas cu apă încălzită, un săpun de casă, frunze de 

lipan sau de nuc, un ştergar și o canuță cu ulei. Înainte de a începe spălarea picioarelor bătrâna 

înmoaie un deget în uleiul din cană, face semnul crucii peste picioarele ce urmeză a fi spălate 

și murmură numele celui mort pentru care săvârșește acest act ritualic. Spălatul picioarelor se 

face începând cu copiii şi se termină la cei mai bătrâni, de la acest obicei fiind exceptate femeile 

căsătorite. 

 CALOIANUL - este un obicei popular practicat în trecut, într-o zi de marți, la câteva 

săptămâni (de obicei trei) după Paște, pentru aducerea ploii. Caloianul era solul trimis de 

oameni la zeul ploii, pentru a-l îndupleca să dezlege norii. Astfel, pe vreme de secetă, fetele de 

la ţară făceau un omuleţ din lut, numit „Caloian”, pe care-l puneau pe o scândurică (ce simboliza 

sicriul) şi pe care-l boceau ca pe un mort, imitând astfel ritualul înmormântării. Fetele cântau o 

poezie anume şi apoi îngropau omulețul din lut într-un loc ferit. După trei zile (joia) îl dezgropau 

şi-l aruncau pe o apă curgătoare sau într-o fântână, apoi veneau acasă și-i făceau pomană. 

 ROPOTINUL ȚESTELOR - este o tradiție practicată în ziua de marți din a treia 

săptămână de după Paște și constă în confecționarea țestelor pentru copt pâinea. Adunate în 

grupuri, femeile modeleză aceste cuptoare mobile dintr-un amestec de pământ galben, pleavă 

și balegă de cal, amestec frământat cu picioarele. Țestul era modelat sub forma unor clopote 

peste un mușuroi de pământ uscat, acoperit cu frunze de lipan. În partea de sus se făcea un 

orificiu prin care urma să se treacă fierul cu care se ridica țestul pentru a fi prins de cârligul 

vetrei. După terminarea muncii, femeile petreceau, iar țestele erau stropite cu vin, ca să fie 

norocoase și să coacă multă pâine și diferite alte mâncăruri. 

 PAPARUDA - este o tradiție echivalentă unui ritual magic de provocare a ploii, 

practicată pe timp de secetă. Dansul paparudelor este jucat de fete tinere, sub 12 ani, alaiul fiind 

alcătuit dintr-un număr variabil de personaje, dintre care cel puțin una trebuie să fie mascată. 

Dezbrăcate și înfășurate în diferite frunze fetele umblă prin sat de la o casă la alta. Ajunse în 

curtea unui sătean, însoțitoarele cântă un cântec ritual, bătând din palme, iar paparuda joacă un 

dans săltăreț. În timpul jocului sau după terminarea lui este obligatorie udarea cu apă a 

paparudei, ori a întregului alai. Pentru dansul lor sunt răsplătite prin daruri rituale ce semnifică 

abundența și belșugul: ouă, mălai, grâu, caș, lapte, colaci, fructe sau bani. 

 DRĂGAICA - este un ritual de origine agrară, practicat la 24 iunie. Ritualul vizează 

prosperitatea și protecția culturilor, mai ales protecția culturilor de cereale. Această sărbătoare 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

15 
 
 

coincide cu sărbătoarea creștină a Nașterii Sfântului Ioan Botezătorul. Drăgaica se sărbătorește 

printr-un dans făcut de un grup de 5-10 fete, dintre care una este aleasă, Drăgaică. Ea este 

îmbrăcată ca o mireasă și împodobită cu spice de grâu, în timp ce fetele celelalte se îmbracă în 

alb, poartă un voal pe față în care sunt prinse flori de sânziene, iar în mână țin o coasă. Odată 

constituit, alaiul Drăgaicei pornește prin sat și pe ogoare. La popasuri, în special la răscruci, 

fetele se așează în cerc, cântând și executând un dans săltat ale cărui mișcări desenează o cruce. 

 CLACA - este un vechi obicei teleormănean care se desfăşășura prin munci colective, 

de întrajutorare între membrii comunităţii. Născut din timpuri imemoriale acest obicei de a-i 

ajuta în special pe săraci, pe tinerii căsătoriţi, pe preoţi sau orice familie care nu poseda vite sau 

cai, fie la treburile gospodăreşti, fie la muncile câmpului. Era totodată și o modalitate de 

socializare și de a schimba impresii despre diferite situaţii. 

 COLINDUL - și colindele de Crăciun reprezintă o parte esențială a sărbătorilor de iarnă 

în România, având o tradiție îndelungată și bogată în semnificații. Colindatul, adică obiceiul de 

a merge din casă în casă pentru a cânta colinde, este o tradiție care se păstrează cu sfințenie în 

toate zonele țării, fiind un simbol al comuniunii și al bucuriei sărbătorilor. În satele din 

Teleorman se practică în seara zilei de 23 decembrie și este cel mai important obicei legat de 

sărbătoarea Crăciunului. Astfel, grupuri de copii, băieți și fete, merg din casă în casă și duc 

vestea Nașterii Mântuitorului prin colinde, cântece specifice de Crăciun. Gazdele primesc 

colindătorii cu mare bucurie deoarece se spune că prin aceste urări ei aduc sănătate și un an 

prosper. Colindătorii sunt recompensați la finalul urării cu nuci, mere, colaci și, mai recent cu 

bani. 

 STEAUA - este un al obicei românesc legat de sărbătoarea Crăciunului, practicat în 

prima zi de Crăciun care amintește de Steaua ce a vestit nașterea pruncului Iisus și i-a călăuzit 

pe magi către ieslea din Betleem. Copiii, organizați în cete, merg din casă în casă purtând o stea 

confecționată din lemn și hârtie, împodobită cu beteală și lumânări. Steaua simbolizează steaua 

biblică, iar copiii îi reprezintă pe magi. 

 CAPRA - este numele dat unui dans tradițional românesc practicat în ajunul Anului 

Nou. Este executat de un flăcău mascat în chip de capră și îmbrăcat cu un cojoc pe dos. Capra 

și însoțitorii ei umblă din casă în casă, cei care o primesc considerând că prin jocul ei are loc o 

chemare a forței divine pentru a aduce, odata cu venirea noului an, fertilitate și noroc în 

gospodărie. Jocul caprei prezintă un scenariu al morţii şi învierii rituale. Capra cade la pământ 

şi trebuie să fie readusă la viaţă. Probabil își are originea într-un vechi cult al divinităţilor cu 

înfăţişări animaliere care mureau şi renășteau, o analogie potrivită cu perioada anului în care 

timpul vechi, îmbătrânit al anului care trece, renaște prin noul an. 

 Tradițiile și obiceiurile populare sunt elemente ce definesc un popor, oferindu-i 

identitate, de aceea ele trebuiesc cunoscute, conservate și protejate. Tradiția este de fapt, o 

legătură între trecut și prezent și exprimă moștenirea de obiceiuri și norme de comportament, 

specifice unui popor, este cartea de vizită a unei nații, conștiința de sine, memoria lui socială. 

Tradițiile și obiceiurile pe care țăranul teleormănean le-a moștenit și pe care le practică au 

pentru el o însemnătate deosebită, reprezentând o legătură mai intimă cu persoana sa. Pentru el 

credințele, tradițiile și datinile sunt un izvor de putere sufletescă, de înalțare, întărire și viață. 

Mintea lui se răsfață oprindu-se la ele, inima i se îndestulează împlinindu-le. Acesta este cel 

mai scump tezaur pe care l-a moștenit și pe care, la rândul lui, îl lasă moștenire fiilor săi. 

BIBLIOGRAFIE 

Cioară-Bâtcă, Maria; Bâtcă, Vlad, Zona etnografică Teleorman, Ed. Sport-Turism, Bucureşti, 

1985. 

Marian, Simion-Florea, Sărbătorile la români, vol. I-II-III, ediție îngrijită de Iordan Datcu, 

Editura Saeculum I.O., București, 2011.  

Județele Patriei - Teleorman. Monografie, Editura Sport-turism, București, 1980. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

16 
 
 

INTERCULTURALITATEA – 

 SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 
 

Prof.înv.preșcolar Abobului Diana Valentina 

G.P.P. Prichindel Suceava 

Introducere 
Interculturalitatea reprezintă un concept complex și dinamic, care surprinde interacțiunea între 

culturi diferite într-un spațiu comun. Într-o lume tot mai globalizată, interculturalitatea devine 

un simbol al identității naționale, oferind o perspectivă asupra diversității și a modului în care 

aceasta contribuie la împreună la dezvoltarea unei societăți armonioase. Acest referat își 

propune să exploreze importanța interculturalității ca element definitoriu al identității unui 

popor, evidențiind atât avantajele, cât și provocările pe care le presupune acest proces. 

Definirea interculturalității 
Interculturalitatea presupune schimbul de valori, idei și tradiții între diferite culturi, având ca 

scop crearea unui dialog constructiv. Spre deosebire de multiculturalism, care subliniază 

coexistența mai multor culturi într-un spațiu comun, interculturalitatea implică interacțiune 

activă și colaborare între acestea. 

Conform sociologilor și antropologilor, identitatea unui popor se construiește nu doar pe baza 

tradițiilor proprii, ci și prin influențele externe. În acest context, interculturalitatea devine un 

catalizator pentru inovație, progres și toleranță. 

Interculturalitatea și identitatea națională 
Identitatea națională este o construcție colectivă, bazată pe istorie, limbă, cultură și valori 

comune. Interacțiunea cu alte culturi poate îmbogăți patrimoniul cultural al unui popor, 

oferindu-i acestuia noi perspective asupra propriei identități. 

De exemplu, cultura română a fost profund influențată de interacțiunile istorice cu alte popoare, 

precum grecii, turcii, germanii sau maghiarii. Fiecare dintre aceste interacțiuni a contribuit la 

formarea unui patrimoniu cultural complex, care reflectă diversitatea și adaptabilitatea 

poporului român. 

 

Avantajele interculturalității 
1. Promovarea toleranței și a respectului – Interculturalitatea contribuie la reducerea 

stereotipurilor și a prejudecăților, promovând respectul reciproc. 

2. Îmbogățirea culturală – Schimbul de tradiții și obiceiuri poate duce la diversificarea 

expresiilor culturale. 

3. Dezvoltarea economică și socială – Societățile care adoptă interculturalitatea sunt mai 

deschise la inovație și colaborare, atrăgând investiții și talente. 

Provocările interculturalității 
1. Conflictele culturale – Diferențele de valori și practici pot genera tensiuni în societate. 

2. Pierderea identității naționale – Fără un echilibru adecvat, interculturalitatea poate duce la 

diluarea tradițiilor locale. 

3. Dificultăți în comunicare – Bariera lingvistică și diferențele de exprimare pot crea 

neînțelegeri. 

 

Exemple de bune practici 
În Europa, Uniunea Europeană reprezintă un exemplu remarcabil de promovare a 

interculturalității prin programe precum Erasmus+, care sprijină schimburile culturale și 

educaționale. De asemenea, inițiativele locale, cum ar fi festivalurile multiculturale sau 

programele de integrare a migranților, sunt dovezi ale succesului colaborării interculturale. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

17 
 
 

 

Concluzie 
Interculturalitatea este un simbol puternic al identității unui popor, reflectând capacitatea 

acestuia de a se adapta și de a evolua într-o lume globalizată. Deși implică provocări, avantajele 

depășesc cu mult dificultățile, oferind o bază solidă pentru dezvoltarea unei societăți 

armonioase și prospere. 

 

Bibliografie 
1. Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism. Verso, 1983. 

2. Huntington, Samuel. Ciocnirea civilizațiilor și refacerea ordinii mondiale. Editura Antet, 1997. 

3. Welsch, Wolfgang. Transculturalitate. Noua formă a interculturalității. Editura Polirom, 2012. 

4. Zamfir, Cătălin. Interculturalitatea în societatea contemporană. Revista de Sociologie, 2020. 

5. Legea nr. 272/2004 privind promovarea drepturilor copilului, actualizată 2022. 

6. Ministerul Educației și Cercetării. Ghid metodologic pentru integrarea interculturalității în 

școli. 2021. 

 

 

INTERCULTURALITATEA – SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI 

POPOR 

 

PROF.ÎNV.PREȘC. CAVAL MARCELA 

GRĂDINIȚA CU PP ,,ION CREANGĂ", ALEXANDRIA, TELEORMAN  
 

Interculturalitatea este un concept esențial în societatea contemporană, reflectând modul 

în care diferite culturi coexistă, interacționează și se influențează reciproc. Aceasta nu doar că 

favorizează dialogul dintre civilizații, ci și contribuie la conturarea identității unui popor. Într-

o lume globalizată, identitatea națională nu este un element rigid, ci un mozaic format din 

tradiții, obiceiuri și influențe externe, modelate de secole de interacțiuni culturale. Acest referat 

explorează importanța interculturalității în definirea identității unui popor, impactul acesteia 

asupra evoluției națiunilor și beneficiile pe care le aduce în societatea modernă. 

 

Interculturalitatea și Identitatea Națională 
Interculturalitatea presupune schimbul de idei, valori și tradiții între diverse grupuri culturale. 

Aceasta nu înseamnă pierderea identității naționale, ci îmbogățirea acesteia prin asimilarea unor 

influențe externe care contribuie la dezvoltarea unui popor. 

Istoria arată că popoarele care au fost deschise la influențele culturale externe au evoluat mai 

rapid, beneficiind de schimburi comerciale, tehnologii noi și inovații sociale. De exemplu, 

cultura românească este rezultatul unei lungi istorii de interacțiuni cu civilizații precum cea 

romană, bizantină, otomană și occidentală, fiecare lăsându-și amprenta asupra limbii, artei, 

gastronomiei și obiceiurilor. 

În acest context, interculturalitatea devine un simbol al identității unui popor, deoarece reflectă 

capacitatea acestuia de a se adapta, de a învăța din experiențele altor culturi și de a-și consolida 

propria esență națională. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

18 
 
 

 

Beneficiile Interculturalității în Societatea Modernă 
În prezent, migrația, tehnologia și globalizarea facilitează contactul dintre culturi mai mult ca 

niciodată. Acest fenomen aduce numeroase avantaje: 

- **Diversitate și creativitate** – O societate interculturală este mai dinamică și mai inovatoare. 

Schimbul de idei dintre oameni din medii diferite generează progres în artă, știință și economie. 

- **Toleranță și coexistență pașnică** – Interculturalitatea promovează respectul și înțelegerea 

reciprocă, reducând conflictele bazate pe diferențele etnice sau religioase. 

- **Dezvoltare economică și educațională** – Țările care adoptă modele interculturale prosperă 

mai rapid, deoarece sunt deschise către noi metode de educație, comerț și tehnologie. 

În România, de exemplu, minoritățile etnice, precum maghiarii, sașii, romii și lipovenii, 

contribuie semnificativ la diversitatea culturală și la patrimoniul național. Fie că este vorba 

despre muzică, gastronomie sau arhitectură, aceste influențe îmbogățesc identitatea națională. 

 

Provocările Interculturalității 
Deși interculturalitatea aduce numeroase beneficii, există și provocări. Una dintre acestea este 

riscul de uniformizare culturală, în care influențele externe pot duce la pierderea unor tradiții 

autentice. De asemenea, pot apărea tensiuni între grupuri culturale din cauza diferențelor de 

mentalitate și valori. 

Pentru a menține echilibrul între deschiderea către alte culturi și păstrarea identității naționale, 

este esențială promovarea educației interculturale. Aceasta ajută la conștientizarea valorilor 

proprii și la aprecierea diversității, fără a compromite tradițiile specifice unui popor. 

 

Concluzie 
Interculturalitatea este un simbol al identității unui popor, deoarece reflectă capacitatea acestuia 

de a evolua prin schimburi culturale, fără a-și pierde esența. Într-o lume în continuă schimbare, 

identitatea națională nu trebuie privită ca o barieră împotriva influențelor externe, ci ca o 

fundație solidă pe care se poate construi un viitor divers și prosper. Prin acceptarea și 

promovarea interculturalității, societățile pot deveni mai tolerante, mai inovatoare și mai unite, 

menținându-și, în același timp, autenticitatea și valorile tradiționale. 

 

 

INTERCULTURALITATE ȘI EDUCAȚIE 

 
Prof. Gina Stăvărache 

Școala Gimnazială ,,Zaharia Stancu” 

Roșiori de Vede,  jud. Teleorman 
 

,, Cea mai periculoasă prejudecată este aceea de a crede că nu ai nici una ,, 

        (John Dewey) 

           Interculturalitatea este termenul ce denumeşte contactul dintre culturi, existenţa unui 

dialog între acestea şi nu în ultimul rând interacţiunea şi influenţa pe care o primesc reciproc. 

Astfel, conceptul de „interculturalitate” se referă la spaţiul dintre două sau mai multe culturi, 

care este prin excelenţă un spaţiu dinamic, în permanenţă supus proceselor de negociere dintre 

două grupuri percepute ca aparţinând unor culturi diferite. Ia naştere în acest spaţiu comunicarea 

interculturală, un dialog între subiectivităţi, o negociere identitară, o interacţiune între indivizi 

şi grupuri percepute ca diferite din punct de vedere cultural 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

19 
 
 

           Diversitatea culturală nu mai este un prejudiciu, ci o realitate care trebuie fructificată în 

mediul şcolar. Pluralitatea culturală pune nu numai problema apărării diferenţelor, ci a 

dialogului cultural, care recunoaşte că fiecare trebuie să contribuie la îmbogăţirea experienţei 

umane şi că fiecare dintre ele este un efort de universalizare a unei experienţe particulare. 

           Multiculturalitatea nu este adversarul universalismului european, ci o altă formă a lui. 

Ceea ce unifică multiculturalismul cu universalismul european este voinţa comună de a plasa o 

cultură mai presus de puterea statului sau de interesele unui grup social. Interculturalismul 

implică înţelegerea, aprecierea şi valorizarea culturii proprii la care se adaugă respectul bazat 

pe o informare autentică şi pe construirea curiozităţii faţă de cultura etnică a celuilalt. 

Interculturalitatea este un proces ce se produce la intersecţia dintre culturi, nefiind un scop în 

sine, dar care poate deveni o finalitate atunci când sunt sesizate transformările nefireşti sau 

comportamentele nefaste la acest nivel de intersectare a culturilor. 

           Problematica lumii contemporane este prezentă în noile tipuri de educaţii sau „noile 

educaţii”. Aceste „noi educaţii” corespund unor trebuinţe socio-pedagogice. În programele 

UNESCO figurează 11 exemple de „noi educaţii” între care: educaţia relativă la mediu, educaţia 

pentru comunicare şi pentru mass-media, educaţia în materie de preocupare pentru o nouă 

ordine economică internaţională, educaţia pentru schimbare şi dezvoltare, educaţia nutriţională, 

educaţia economică şi casnică modernă, educaţia pentru timpul liber, educaţia interculturală, 

educaţia pentru pace, educaţia pentru democraţie şi toleranţă. Manifestările intoleranţei pot 

duce la: încălcarea libertăţii şi demnităţii persoanei, privarea de libertate, marginalizarea, 

persecuţia sau chiar suprimarea fizică. Intoleranţa este sinonimă cu discriminarea.  

           Educaţia interculturală acordă atenţie felului în care interacţionăm cu alte culturi, 

societăţi sau grupări sociale. Toate societăţile de astăzi sunt caracterizate de un nivel tot mai 

mare de multiculturalism şi diversitate culturală. Acest lucru face ca recunoaşterea şi respectul 

faţă de minorităţi să fie din ce în ce mai importante. Vechile concepţii despre societăţile 

naţionale ca fiind entităţi omogene trebuie înlăturate. Integrarea europeană şi interdependenţa 

socială şi economică tot mai mare dintre diferite regiuni fac ca aceste concepţii să fie învechite. 

Chiar şi în acele părţi ale globului unde nu se înregistrează migraţie, conflictele pot fi observate 

ca pornind de la o lipsă de înţelegere dintre diferite popoare sau a unui anumit mod de viaţă 

dintr-o societate. Educaţia interculturală este totodată o modalitate foarte buna de a adresa 

probleme actuale precum rasismul sau discriminarea rasială şi intoleranţa. Aceasta tinde să 

întăreasca relaţia şcoală-comunitate care ar presupune respect, toleranţă şi “vizibilitate” 

culturilor minoritare şi şcolilor multietnice.  

 Un interes sporit se va arăta organizării sistematice a activităţilor realizate în fiecare 

şcoală pentru a menţine configuraţia structurală a practicilor şi experienţelor realizate cu succes, 

a lecţiilor deja studiate şi a ideilor creative. Pe lângă cele două ghiduri adresate aspectului 

intercultural, fiecare şcoală trebuie să elaboreze propriile resurse materiale folosind instrumente 

didactice sau promovând creaţiile individuale ale elevilor, care ar încuraja iniţiativelor 

interculturale.Un exemplu de concretizare a intenţiilor menţionate mai sus este seminarul de 

formare: “Educaţia prin şi pentru diversitate culturală”, ţinut la Ploieşti care a oferit 

participanţilor un context productiv pentru asimilarea şi împărtăşirea cunoştinţelor şi a 

schimbului de experienţă, sugestii şi îmbunătăţiri. 

            În formarea identităţii un rol important îl are viaţa privată, familia cu zestrea ereditară 

şi educaţia primită în primii ani de viaţă. În manifestarea ei îşi pun amprenta anturajul, 

instituţiile educative. Deci, pentru dezvoltarea personală elementele de viaţă privată şi publică 

se întrepătrund generând un raport de complementaritate.Toţi copiii trebuie educaţi pentru a 

participa deplin şi a contribui la societatea democratică. Aceasta înseamnă că trebuie să le fie 

transmise principiile democratice de bază. Astfel ei se angajează în apărarea valorilor 

democratice dobândind cunoştinţele, deprinderile, atitudinile şi abilităţile necesare. Acestea 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

20 
 
 

includ un angajament faţă de o ordine socială dreaptă şi umană,încredere mutuală,respect pentru 

drepturile şi identităţile celorlalti, deschidere, abilităţi analitice, abilităţi interpersonale.  

            În acest scop statul român a conceput mai multe principii de diminuare a discriminării 

pe care încearcă să le implementeze în societatea românească. Acestea sunt: 

-politica şanselor egale, chiar şi prin legislaţie; 

-reprezentativitatea în organismele dedecizie; 

-tratamentul egal al persoanelor, respectând diversitatea şi diferenţierea individuală; 

-monitorizarea permanentă din partea societăţii civile. 

            Educaţia interculturală se referă la teme ca “acceptare şi participare” “învăţarea 

convieţuirii – a învăţa să trăieşti împreună”, evitarea “stereotipiilor şi a prejudecaţilor” şi 

propune soluţii pentru promovarea valorilor democraţiei şi interculturalităţii /multiculturalităţii. 

Dezvoltarea abilităţilor de comunicare interculturală presupune învăţarea acestora atât în cadrul 

organizat (educaţia formală), cât şi în şi prin activităţi de educaţie non-formală şi informală. 

Educaţia interculturală nu presupune doar existenţa unor elevi aparţinând mai multor etnii sau 

grupuri etno–culturale ci o nouă metodologie ce caută să integreze în spaţiul educaţional unele 

principii precum: toleranţa, egalitatea, complementaritatea valorilor, dar mai ales să exploateze 

specificul spiritual al valorilor locale ataşându-le la valorile generale ale umanităţii. Pentru ca 

indivizii să surprindă nuanţat dinamica actului de comunicare interculturală, şcoala trebuie să 

faciliteze exerciţiul comunicării prin cultivarea proactivă a interacceptării prin intercunoaştere 

şi respectare în fapt a individualităţii fiecărui elev. Dacă şcoala nu va face proba faptului că 

trăieşte şi aplică ceea ce propagă, nu se va bucura de credibilitate. Toleranţa la diversitate nu se 

poate învăţa decât într-o şcoală în care discursul liberal şi atitudinea liberală faţă de elev sunt 

convergente, în sensul încrederii în celălalt, al acceptării necondiţionate a acestuia.  

          Interculturalitatea nu este un scop în sine, dar poate deveni o finalitate benefică  atunci 

când, prin intersectarea culturilor, elevii îşi vor însuşi o atitudine de respect şi de valorizare 

pozitivă a diferenţelor etnice, rasiale, culturale. 

                   

Bibliografie: 

1. Constantin Cucoş, Educaţia. Dimensiuni culturale şi interculturale, Editura Polirom, 

Iaşi, 2000 

2. Alwin Toffler, Al treilea val, Editura Politică, Bucureşti, 1983  

3. Dasen P., Fundamente ştiinţifice ale unei pedagogii interculturale, în Educaţie 

interculturală, 1999, Iaşi, Editura Polirom  

4. Nedelcu A., Învăţarea interculturală în şcoală – ghid pentru cadrele didactice, 2004, 

Bucureşti, Editura Humanitas Educaţional 

 

INTERCULTURALITATEA – 

 SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 
 

Profesor învățământ primar: Neatu Anuța 

Școala Gimnazială ”Mihai Viteazul” Alexandria 

 

           Interculturalitatea reprezintă un element esențial în definirea identității unui popor, 

contribuind la dezvoltarea unei societăți armonioase, bazate pe respect reciproc și toleranță. 

Într-o lume globalizată, interacțiunea dintre culturi a devenit inevitabilă, iar acest fenomen 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

21 
 
 

aduce atât provocări, cât și beneficii. Prin schimbul de valori, tradiții și idei, comunitățile își 

îmbogățesc propriul patrimoniu cultural și spiritual. 

 

          Identitatea unui popor este formată dintr-un ansamblu de tradiții, obiceiuri, limbă și 

istorie, dar și din modul în care acesta interacționează cu alte culturi. Interculturalitatea nu 

presupune doar coexistența unor grupuri etnice diferite, ci și un dialog activ între acestea, 

favorizând înțelegerea și acceptarea diversității. Astfel, respectul pentru valorile altora devine 

un pilon fundamental al unei societăți echilibrate. Un popor care își păstrează identitatea 

culturală, dar în același timp este deschis spre schimburi culturale, reușește să își consolideze 

poziția într-o lume interconectată. 

 

          Un aspect important al interculturalității este influența pe care o are asupra limbajului, 

artei și obiceiurilor sociale. De-a lungul istoriei, popoarele s-au influențat reciproc, dând naștere 

unor creații culturale remarcabile. Muzica, literatura, arhitectura și gastronomia sunt doar 

câteva dintre domeniile în care diversitatea culturală își pune amprenta. În prezent, multe dintre 

cele mai apreciate capodopere ale umanității sunt rezultatul unor influențe interculturale. 

           Educația joacă un rol crucial în promovarea interculturalității. Prin integrarea unor 

perspective multiculturale în procesul educațional, elevii sunt învățați să aprecieze diversitatea 

și să devină cetățeni ai lumii. Școlile, prin activități și proiecte interculturale, contribuie la 

dezvoltarea unei mentalități deschise și tolerante. De asemenea, programele de schimb 

internaționale, cursurile de limbi străine și accesul la informație prin tehnologie facilitează 

înțelegerea și apropierea dintre culturi. 

 

            În concluzie, interculturalitatea nu este doar un concept teoretic, ci un mod de viață care 

influențează profund identitatea unui popor. O societate care îmbrățișează diversitatea devine 

mai puternică și mai adaptabilă în fața schimbărilor globale, construind astfel un viitor bazat pe 

respect, solidaritate și colaborare. Prin promovarea dialogului intercultural, oamenii pot învăța 

unii de la alții și pot contribui la formarea unei lumi mai unite și mai armonioase. 

 

 

INTERCULTURALITATE ȘI ADAPTABILITATE  ÎN EDUCAȚIE 

 

Inspector școlar pentru educație timpurie I.S.J. Teleorman, 

prof.dr. BEȘCU MONICA-MIHAELA 

Școala Postliceală Alexandria, județ Teleorman 

 

prof.drd. BĂDESCU RUXANDRA-FLORENTINA  

Școală Gimnazială nr.5, Râmnicu Vâlcea 

Experiențele recente au evidențiat o preocupare tot mai mare la nivel internațional din 

partea diverselor organizații pentru garantarea echității sociale în rândul copiilor. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

22 
 
 

Pentru a elimina barierele care împiedică respectarea drepturilor și libertăților copiilor 

și pentru a crea un climat favorabil colaborării și educației, este necesară mobilizarea tuturor 

resurselor și implicarea activă a instituțiilor și factorilor decizionali. 

Începând din 1992, Consiliul Europei a elaborat și promovat o serie de recomandări 

menite să sprijine implementarea unor strategii eficiente pentru copiii aflați în dificultate în 

toate statele membre. 

La nivel uman, comunicarea implică împărtășirea și interpretarea sensurilor, aspect 

evidențiat chiar de etimologia termenului, derivat din latinescul comunis, care semnifică „a face 

ceva în comun”. Specificul comunicării interpersonale constă în relaționarea dintre două 

subiectivități distincte, ceea ce explică dificultatea controlului său din exterior. 

Interculturalitatea desemnează interacțiunea dintre culturi, comunicarea eficientă între 

acestea și influențele reciproce pe care le exercită. În esență, procesul de comunicare presupune 

transferul de informație între un emițător și un receptor, dar și alternarea rolurilor acestora, 

având în vedere disponibilitatea fiecăruia de a reacționa la mesajele celuilalt. Comunicarea este, 

astfel, un atribut fundamental al vieții.  

 

Mai jos am încercat să identificăm cncepte cheie ce definesc interculturalitatea. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oamenii aduc în comunicare propriile perspective asupra lumii, influențate de experiențele lor 

personale. 

Din acest motiv, comunicarea nu poate fi analizată de o singură știință, ci necesită o abordare 

interdisciplinară, iar studiile teoretice variază în funcție de nevoile practice ale indivizilor de a înțelege 

procesele comunicative în diverse contexte. Un model explicativ al relației de comunicare a fost propus 

de Joseph A. DeVito (1988). 

INTERCULTURALITATE 

COMUNICARE 

ADAPTABILITATE 

EMPATIE 

RESPECT 
TOLERANȚĂ 

EGALITATE 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

23 
 
 

Comunicarea didactică trebuie adaptată la particularitățile emițătorului și receptorului, iar în 

context intercultural aceasta capătă forme diferite, în funcție de nevoile specifice ale copilului. 

Transmiterea informației către copii poate fi dificilă, motiv pentru care cadrele didactice trebuie să 

găsească metode eficiente de comunicare. Învățarea eficientă se bazează și pe o comunicare optimă. 

„Învățarea este un proces activ, un fenomen subiectiv-obiectiv, o activitate cu structură 

proprie, indusă sau autoindusă progresiv conștiinței și conduitei umane” (Neacșu, 2008, p. 230). 

Feedbackul reprezintă mesajele transmise înapoi emițătorului pentru a-l informa asupra 

modului în care mesajul a fost recepționat. Acesta poate fi imediat (când reacția este instantanee) sau 

amânat (când răspunsul survine ulterior). Feedbackul ajută la ajustarea comunicării, facilitând 

interacțiunea dintre interlocutori. 

Zgomotul desemnează orice factor care distorsionează mesajul transmis între emițător și 

receptor. Acesta poate avea cauze externe (precum probleme acustice sau defecte de pronunție) sau 

interne (precum lipsa atenției, care acționează ca un zgomot psihologic). 

Câmpul de experiență influențează schimbul de informații în funcție de istoricul personal al 

celor implicați în comunicare. În comunicarea didactică, profesorul și elevul nu sunt parteneri egali, 

deoarece au sisteme de valori și percepții diferite, ceea ce afectează atât conținutul, cât și maniera în 

care se desfășoară procesul comunicativ. 

Comunicarea are diverse efecte, atât la nivel personal, cât și interpersonal, acestea putând fi 

cognitive (intelectuale), afective (emoționale) sau psihomotorii. Ele pot fi evidente sau subtile, iar 

intensitatea lor este determinată de natura interacțiunii dintre interlocutori. 

Comunicarea educațională facilitează procesul de învățare și dezvoltare, având un rol esențial 

în transmiterea cunoștințelor. Comunicarea didactică, ca formă specializată a comunicării educaționale, 

este specifică procesului de predare-învățare, desfășurat în medii instituționale. Aceasta presupune un 

schimb de informații între profesori și elevi, în cadrul unor interacțiuni structurate. 

În ultima perioadă, conceptul de „relație profesor-elev” a fost înlocuit cu „comunicare 

educațională” pentru a sublinia dimensiunea interactivă și schimbul de sensuri dintre participanți.  

Sintagma „comunicare didactică” pune accentul pe aspectele cognitive ale interacțiunii școlare, 

având o sferă mai restrânsă decât cea de „comunicare educațională”, care include și dimensiunea 

formativă și atitudinală a mesajelor transmise. 

 

Bibliografie: 

1. Neacşu, I. (2012). Învăţământul preprimar – provocări, cercetări, relaţii. În volumul 

Simpozionului internaţional Învăţământul preşcolar 2012 – orientări, metodologice, 

experienţe, bune practici. Piteşti: Tiparg, 2013, p.9-14. 

2. Neacşu, I. (2010). Introducere în psihologia educaţiei şi a dezvoltării.  Iaşi: Editura Polirom. 

3. Neacșu I.,(2008). Pregătirea psihopedagogică. Manual pentru definitivat și gradul didactic 

II, Iași: Editura Polirom. 

 

 

EDUCAȚIA INTERCULTURALĂ 

 

Prof. înv. primar Pelea Roxana 

Școala Gimnazială ,,Zaharia Stancu” 

Roșiori de Vede,  jud. Teleorman 

  

              Interculturalitatea se referă la existenţa şi la interacţiunea echitabilă a unor culturi 

diverse, precum şi la posibilitatea de a genera expresii culturale împărtăşite prin dialog şi respect 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

24 
 
 

reciproc. Conceptul de intercultural pune accentul pe interacţiunea dintre grupurile percepute 

ca distincte din societate, referindu-se la un proces dinamic de schimburi, de dialog, de 

negociere între grupuri. Este adevărat că diferenţele contează, dar ele nu trebuie să ne despartă 

pentru că fiecare este altfel şi ştie altceva . Putem învăţa unii de la ceilalţi, trebuie să fim toleranţi 

şi nu să ne impunem propriile convingeri pentru că fiecare dintre noi vrea să păstreze tradiţiile 

neamului său. 

             O definiţie complexă a interculturalităţii vom găsi la Micheline Rey, o cercetătoare 

devotată acestei problematici, care ,,plecând de la sensul plenar al prefixului inter: interacţiune, 

schimb, deschidere, reciprocitate, solidaritate obiectivă”, dă sens termenului de cultură, 

recunoscând valorile, modurile de viaţă, ,,la care se raportează fiinţele umane, indivizi sau 

societăţi, în interacţiunea lor cu altul şi în înţelegerea lumii”, şi reliefând interacţiunile care apar 

simultan ,,între multiplele registre ale aceleiaşi culturi şi între diferite culturi”. 

               Educaţia interculturală poate fi considerată o componentă esenţială a educaţiei, care 

se bazează pe deprinderea de a trăi, împreună cu ceilalţi, ,,prin dezvoltarea cunoaşterii celuilalt, 

a istoriei sale, a tradiţiilor şi a spiritualităţii sale” (Rey Micheline, Educaţia interculturală. 

Experienţe, politici, strategii).       

               Societatea contemporană este marcată de contextele geopolitice, economice și 

culturale diverse. Fenomenele globalizării și migrației sunt actuale în întreaga lume. Are loc o 

intensificare a schimburilor și transformărilor pe toate planurile de la cel economic la cel social, 

cultural, educațional. Europa contemporană nu mai poate fi înțeleasă și tratată static, dintr-o 

perspectivă și cu o viziune ermetică, ci, în primul rând în mod direct si deschis prin prisma 

acestor restructurări care au loc permanent, a schimbărilor politice, sociale, culturale, 

economice, tehnologice, ce par a fi singura constantă a lumii dinamice în care trăim. 

 În construirea perceptiei noastre despre celălalt intervin o serie de factori care reflectă 

atât propriile noastre raționamente, cât și anumite generalizări pe care, în mod indirect le 

preluăm din societatea în care trăim. Există situații diverse în care apar anumite efecte negative, 

convingeri subiective ale unui anumit individ sau grup cu privire la caracteristiile altui individ 

sau grup, perceput ca diferit față de primul (grupul de apartenență). Altfel spus, se observa în 

acest caz o deteriorare sau construire a unei imagini deformate a realității, apare o convingere 

sau o reprezentare preconcepută asupra unor categorii de pesoane sau a unor indivizi care fac 

parte din acea categorie. 

 Evident, ca uneori suntem afectati, poate în mod inconștient de anumite stereotipuri care 

se propagă în societate, de exemplu când analizăm (critic sau mai putin critic un articol din ziar, 

o emisiune TV despre rromi) ; sau chiar comportamentul nostru (atitudinea noastră – uneori 

inconștientă în situatii sociale ca de exemplu în tramvai cu un grup de rromi).  Comunicarea 

reprezintă soluţia pentru relaţii interpersonale pozitive, care, la rândul lor, determină 

dezvoltarea psihosocială atât a indivizilor, cât și a societăţii. Comunicarea este o formă de 

comportament uman, care apare din nevoia de a relaţiona și a interacţiona. Actul comunicaţional 

poate conduce la relaţii de armonie, colaborare sau, dimpotrivă, la dispute ori conflicte, atunci 

când este denaturat.  În trecut, această relaţionare purta un caracter limitat. Actualmente, 

comunicarea interculturală este un fenomen generalizat, o experienţă pe care, într-o anumită 

măsură, o trăiește fiecare om, caracterizată prin întâlniri cu o cultură străină sau, cel puţin, cu 

anumite manifestări ale ei ce le au chiar și persoanele care nu preferă să se deplaseze. E suficient 

să asculți radioul sau televizorul, ori să navighezi pe internet pentru ca să fii contopit cu 

diversitatea culturală a lumii globale. Sintagma „globalizare culturală” este materializată într-

un „set specific de valori şi credinţe, larg împărtăşite pe tot globul”. Toate societăţile de azi se 

caracterizează printr-un grad crescând de multi-culturalism și de diversitate culturală, ceea ce 

face recunoașterea și respectarea drepturilor fiecărui grup, minoritar sau majoritar, din ce în ce 

mai importante. Comunitatea rromilor reprezintă una dintre comunităţile etnice cu o pondere 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

25 
 
 

destul de însemnată în peisajul demografic al României actuale. Diferenţele dintre rromi şi 

români persistă şi astăzi. Rezolvarea situaţiei rromilor reprezintă un obiectiv fundamental 

pentru politica României. În acest sens, statul român şi-a propus: prevenirea şi combaterea 

discriminării instituţionale şi sociale, păstrarea identităţii etniei rromilor, asigurarea şanselor 

egale pentru atingerea unui standard decent de viaţă şi stimularea participării etniei rromilor la 

viaţa economică, socială, culturală, educaţională şi politică a societăţii. Succesul acestei 

strategii nu depinde numai de guvern, ci şi de participarea activă a societăţii civile şi, mai ales 

a comunităţii de rromi.  

             Factorii care pot şi trebuie să aibă un rol decisiv în perfectarea procesului de integrare 

funcţională a etniei rromilor în societatea ,,interculturală a mileniului III” sunt: sistemul 

educaţional, mass-media, asistenţa socială şi factorii de decizie de la nivel guvernamental. La 

nivel legislativ şi guvernamental nu se poate vorbi despre o discriminare pe considerente etnice, 

dar există una inconştientă la nivelul omului obişnuit. Astfel, comportamentul nostru, 

determinat de stereotipuri şi prejudecăţi, este deseori cauza unei comunicări dificile şi a 

conflictelor, în special a celor entice. Stereotipurile entice conduc deseori la prejudecăţi, 

comportamente care se manifestă prin acţiuni şi emoţii încarcate negativ. Teama etniei rrome 

de diversificarea culturală ar trebui înlocuită de interesul mutual şi de deschiderea către 

schimbul de experienţe cu ceilalţi. Înţelegerea mutuală va reduce riscul discriminării şi va 

contribui la crearea de condiţii mai bune de învăţătură pentru copiii rromi, care vor stimula 

încrederea de sine a acestora şi vor contribui la reducerea abandonului şcolar, o problemă 

extrem de frecventă la rromi. Într-o viziune de perspectivă, ameliorarea condiţiilor educaţionale 

implică şansa unui loc de muncă mai bun şi facilităţi pentru integrarea socială. În conditile unei 

societăţi deschise toleranţa la diversitate culturală va avea un impact pozitiv asupra dezvoltării 

personale a copiilor rromi. 

            Educaţia interculturală vizează dezvoltarea unei educaţii pentru toţi în spiritul 

recunoaşterii diferenţelor ce există în interiorul aceleiaşi societăţi. În acest context, şcolii îi 

revine şi misiunea de a forma tineri capabili să aprecieze diferitele culturi, care trăiesc alături, 

într-o societate multiculturală. Implicarea şi participarea elevilor la diverse activităţi desfăşurate 

în parteneriat cu părinţii şi cu reprezentanţii unor instituţii culturale, le poate dezvolta nu numai 

capacitatea de comunicare, dar şi cea de cooperare şi interacţiune cu persoane care aparţin 

diferitelor culturi.  

             Societatea contemporană se caracterizează printr-o frecvenţă mărită a contactelor 

interculturale. Întâlnirea cu membrii altei culturi poate provoca deschidere, dar şi 

închidereculturală. În acest context, educaţia interculturală ne învaţă cum să trăim unii cu alţii, 

promovând egalitatea, respectul şi deschiderea spre comunicarea cu „celălalt”, 

contribuindnemijlocit la stabilitatea societăţii. Printre cei mai activi susţinători ai principiilor 

interculturalităţii se numără şi Consiliul Europei, care este promotor al conceptului de „societate 

interculturală”. Este vorba despre o societate ce recunoaşte diferenţele culturale, susţine 

dezvoltarea identităţilor specifice, încurajând în acelaşi timp dialogul intercultural, contactele, 

schimburile şi interferenţele culturale. Diversitatea culturală este o caracteristică a naţiunilor 

moderne, care solicită considerarea dialogului intercultural drept prioritate orizontală şi 

transsectorială, lucru realizabil printr-o educaţie de calitate.  

               Educaţia interculturală este un mod eficient de a aborda fenomenul rasismului, al 

discriminării rasiale și intoleranţei. Într-o lume care este foarte mobilă, în contextul unei Europe 

care renunţă la frontierele interne tradiţionale, competenţa interculturală devine, pe bună 

măsură, competenţa-cheie a secolului al XXI-lea. Competența de comunicare interpersonală 

rareori este formalizată în subiect concret de învățare, mai des fiind dezvoltată indirect, prin 

crearea unor contexte specifice, unde profesorii le oferă studenților modele practice de 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

26 
 
 

comportament, sau prin intermediul unor unități de conținut etic. Prim implementarea Educația 

interculturală, se va asigura: 

- stimularea comunicării şi colaborarea, menținând un climat psihologic favorabil; 

- realizarea dialogului intercultural, creând o cultură a comunităţii educaţionale naționale și 

europene, sporind calitatea procesului de învățământ şi starea de bine a fiecărui student; 

- familiarizarea cu valorile europene, în ceea ce privește relevanța și contribuția lor la 

consolidarea coeziunii sociale, cât și a se integra în comunitatea europeană, prin mobilitatea 

academică sau profesional. 

              Interculturalitatea prezintă, interpretează și reevaluează experiența socială a diversității 

și a diferențelor. Interculturalitatea pretinde respect și apreciere din partea grupurilor pentru alte 

culturi din societate, pretinde toleranța unei comunități față de cealaltă comunitate. 

 

Bibliografie 

1. Barbănouă V ș.a. Repere ale educației interculturale. Material elaborat în cadrul 

proiectului „Dialog Intercultural în Moldova”. Chișinău, 2013. 

2. Duhlicher O., Dandara O. Competenţa de educaţie interculturală, dimensiune a 

comportamentului profesional al profesorului. În: Didactica Pro, nr. 2 (48). Chişinău, 

2008. 

3. Georgiu Gr. Filosofia culturii, cultură şi comunicare. Bucureşti, 2013. 

4. htp://volunteeralberta.ab.ca/intersecions/boards/intercultural-competence 

5. htp://www.bertelsmannsitung.de/bst/de/media/xcms_bst_dms_18255_18256_2.pdf 

6. htp://www.nea.org/home/39783.htm 

 

 

 

INTERCULTURALITATEA:  

O CHEIE PENTRU ÎNȚELEGEREA ȘI COEXISTENȚA ÎN LUMEA 

CONTEMPORANĂ 
 

Prof.Băltoiu Doina Ioana 

Colegiul National ,,Anastasescu,,Roșiorii ce Vede 
 

Într-o lume tot mai globalizată, conceptul de interculturalitate capătă o importanță tot 

mai mare. Interculturalitatea se referă la interacțiunea și dialogul între diferite culturi, 

promovând respectul și înțelegerea reciprocă. Este un concept care nu doar că reflectă 

diversitatea culturală existentă în societăți, dar și invită la o colaborare activă și constructivă 

între grupuri culturale diferite, contribuind astfel la reducerea conflictelor și promovarea păcii. 

În acest context, interculturalitatea nu înseamnă doar coexistență pasivă între culturi, ci și un 

schimb activ de idei, valori și tradiții. 

 

Provocările interculturalității 

În ciuda progreselor în promovarea diversității, interculturalitatea se confruntă cu mai 

multe provocări. Una dintre cele mai mari obstacole este stereotipizarea. Adesea, grupurile 

culturale sunt percepute prin prisma unor prejudecăți sau idei preconcepute care limitează 

înțelegerea reală a valorilor și comportamentelor acestora. De asemenea, diferențele lingvistice, 

religioase și sociale pot duce la conflicte sau tensiuni. De exemplu, unele tradiții sau obiceiuri 

pot părea incomprehensibile sau chiar inacceptabile pentru unii, ceea ce poate genera tensiuni 

între grupuri. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

27 
 
 

Pe lângă acestea, globalizarea a adus și o uniformizare culturală, care poate pune în 

pericol menținerea diversității. De exemplu, cultura dominantă, adesea reprezentată de valorile 

economice și mediile media internaționale, poate diminua sau chiar distruge particularitățile 

culturale locale. Aceste schimburi nu sunt întotdeauna echilibrate, iar unii pot simți că propria 

lor cultură este subminată de influențele externe. 

 

Beneficiile interculturalității 

Cu toate acestea, interculturalitatea aduce cu sine multiple beneficii, atât la nivel 

individual, cât și societal. În primul rând, aceasta stimulează creativitatea și inovația. Când 

persoane din culturi diferite colaborează, ideile noi și perspectivele alternative pot duce la 

soluții inovative și adaptabile la diverse probleme. În plus, acest dialog intercultural 

promovează toleranța și înțelegerea, reducând prejudecățile și conflictele. Prin învățarea despre 

alte culturi și obiceiuri, indivizii devin mai empatici și mai deschiși față de diversitatea umană. 

Un alt avantaj al interculturalității este contribuția la dezvoltarea unei societăți mai 

echitabile. O lume în care culturile sunt respectate și valorificate este o lume în care minoritățile 

au șansa de a-și păstra identitatea, dar și de a participa activ la dezvoltarea colectivă. Astfel, 

interculturalitatea promovează o democrație pluralistă, în care toți cetățenii au șanse egale, 

indiferent de cultura din care provin. 

 

Importanța educației interculturale 

Educația interculturală joacă un rol esențial în promovarea acestui concept. În școli și 

universități, prin programe educaționale care abordează diversitatea culturală, elevii pot învăța 

despre diferite tradiții și valori. Astfel, tinerii sunt încurajați să își dezvolte abilități de 

comunicare interculturală, să recunoască și să aprecieze diferențele, dar și să participe la 

construirea unor relații de respect și înțelegere. 

De asemenea, educația interculturală nu se limitează doar la școli. Acesta trebuie să fie 

un proces continuu în viața adultă, în special în contexte profesionale sau în comunități 

multiculturale, unde diversitatea este din ce în ce mai prezentă. Formarea unor atitudini și 

comportamente deschise, non-discriminatorii, ajută la crearea unor medii de lucru și sociale în 

care toți se simt acceptați și valorizați. 

 

Concluzie 

Interculturalitatea este un concept esențial în lumea contemporană, care ne invită să 

învățăm să trăim și să lucrăm împreună, apreciind diversitatea. 
 

 

INTERCULTURALITATEA ÎNTR-O SOCIETATE EUROPEANĂ 

 

 

                                                           Chirescu Iolanda-Loredana, profesor învățământ primar,  

                                                                                            Școala Gimnazială nr. 1 Mârzănești 

 

           Toate societăţile de azi se caracterizează printr-un grad crescând de multi-culturalism și 

de diversitate culturală, ceea ce face recunoașterea și respectarea drepturilor fiecărui grup, 

minoritar sau majoritar, din ce în ce mai importante.  

           În contextul noilor realități este evidentă necesitatea promovării comunicării 

interculturale. Deși în toate epocile, reprezentanții unor culturi diferite au comunicat între ei, 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

28 
 
 

expresia comunicare interculturală este una lansată relativ recent O analiză complexă a 

comunicării interculturale a fost făcută pentru prima dată de etnologul american T. H. Hall. Prin 

conceptul respectiv, apărut pentru prima dată în lucrarea sa The Silent Language și cunoscând 

o largă răspândire, autorul american subliniază apartenenţa protagoniștilor unui proces de 

comunicare la culturi diferite.  

          Conceptul de comunicare interculturală implică două noțiuni fundamentale - cultură şi 

limbă. În plan diacronic, conceptul de cultură a înregistrat multiple interpretări, datorate 

caracterului ultralarg al sferei culturale. Cultura unui popor constă în modul distinctiv al 

comportamentului acestuia şi înţelegerea valorilor, credinţelor şi normelor asumate de membrii 

societăţii. 

           Legătura strânsă dintre limba şi cultura unei națiuni se materializează în procesul de 

comunicare.  Persoanele provenind din culturi diferite posedă, de regulă, mai multe trăsături 

sau perspective comune. Aceste similitudini ajută la construirea înțelegerii şi a respectului 

reciproc. Cu toate acestea, frecvent se constată diferențe importante, puternic înrădăcinate în 

felul de a fi şi de a vedea lumea al fiecăruia, care ne influenţează atitudinile, comportamentul, 

prioritățile etc. Când aceste diferențe nu sunt recunoscute și acceptate, ele 

pot provoca neînțelegeri, frică și tensiuni. Astfel, este evidențiată necesitatea și importanța 

educării comunicării interculturale, ce vizează pregătirea oamenilor pentru înțelegerea şi 

acceptar ea membrilor diferitor grupuri etnice. 

            Comunicarea interculturală poate avea loc în cadrul unei naţiuni, între reprezentanţii 

diferitelor etnii, așa cum comunicarea internaţională poate avea loc și în cadrul aceluiași spaţiu 

cultural. 

            Societatea contemporană se caracterizează printr-o frecvenţă mărită a contactelor 

interculturale. Întâlnirea cu membrii altei culturi poate provoca deschidere, dar şi închidere 

culturală. În acest context, educaţia interculturală ne învaţă cum să trăim unii cu alţii, 

promovând egalitatea, respectul şi deschiderea spre comunicarea cu „celălalt”, contribuind 

nemijlocit la stabilitatea societăţii. Societăţile europene constituie un mediu de convieţuire cu 

alterităţi tot mai evidente. 

           În acest context, noua agendă pentru cultură are ca obiectiv să încurajeze: 

- mobilitatea tuturor formelor de expresie artistică; 

- consolidarea competenţelor interculturale şi a dialogului intercultural prin dezvoltarea 

capacităţilor care se numără printre competenţele-cheie pentru educarea şi formarea de-a lungul 

vieţii, cum ar fi conştiinţa şi expresia culturală şi comunicarea în limbi străine. 

Totodată, traseul dezvoltării istorice şi socioculturale al unei naţiuni este întotdeauna 

unul individual şi deosebit. Procesele care au influențat şi continuă să influențeze structura 

societăţii noastre nu vor fi valide pentru altă țară, națiune. 

          În aceste condiţii, este un imperativ ca generaţiile tinere să îşi formeze competenţa de 

comunicare interculturală, asigurând o convieţuire paşnică cu grupuri distincte, ce îşi revendică 

diferenţa etnică, identitară, culturală sau de interese prin: 

- dezvoltarea unei campanii de sensibilizare a opiniei publice privitoare la valorile EU și 

problematica competenței interculturale; 

- conştientizarea în ceea ce priveşte efectele neglijării interculturalității; 

- reducerea discriminării şi segregării dintre membrii grupurilor etnice în instituțiile de 

învățământ, în societate, și reducerea șomajului și mărirea șanselor de angajare. 

       Amânarea acestui proces intensifică conflictele interetnice, favorizează emigrația, 

intoleranța, nesiguranța studenților cu privire la ziua de mâine. 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

29 
 
 

BIBLIOGRAFIE: 

1. Barbănouă V ș.a. Repere ale educației interculturale. Material elaborat în cadrul proiectului 

„Dialog Intercultural în Moldova”. Chișinău, 2013. 

2. Duhlicher O., Dandara O. Competenţa de educaţie interculturală, dimensiune a 

comportamentului profesional al profesorului. În: Didactica Pro, nr. 2 (48). Chişinău, 2008. 

 

 

TRADIȚII ROMÂNEȘTI* 

                                    Cismaru Daniela  

Colegiul Național,, Anastasescu " Roșiorii de Vede  
 

România este o țară cu un patrimoniu cultural extrem de diversificat, iar tradițiile sale 

sunt o parte esențială a identității naționale. Aceste tradiții sunt transmise din generație în 

generație și reflectă istoria, valorile și credințele poporului român. De-a lungul secolelor, 

obiceiurile și ritualurile din diferite regiuni ale țării s-au păstrat și au evoluat, având la bază un 

amestec de influențe populare, religioase și istorice. 
 

Una dintre cele mai importante tradiții românești este legată de sărbătorile religioase. În 

calendarul creștin ortodox, momentele sacre sunt sărbătorite cu mare fast. De exemplu, Paștele 

este marcat printr-o serie de obiceiuri, dintre care cel mai cunoscut este „sfințirea ouălor roșii” 

și „masa de Paște”, care reunește familia în jurul unui festin. În ajunul Crăciunului, românii 

respectă obiceiul colindelor, când tinerii colindători merg din casă în casă, aducând vestea 

Nașterii Domnului și primind, în schimb, daruri tradiționale. 
 

Un alt obicei important al românilor este cel al nunții. Nunta tradițională românească 

este un eveniment plin de semnificații și simboluri. Fiecare detaliu, de la rochia miresei până la 

muzica de la petrecere, are o semnificație adâncă. În multe zone ale țării, există tradiții specifice, 

cum ar fi „furatul miresei” sau „hora miresei”, care sunt parte integrantă a sărbătorii. 
 

În plus, în zonele rurale, oamenii păstrează obiceiuri străvechi legate de muncile 

câmpului, precum sărbătorile dedicat recoltei sau diversele festivități agricole. De exemplu, 

„Drăgaica” este o sărbătoare populară din sudul României, care marchează începutul verii și 

este dedicată rodirii pământului. Aceste festivități sunt pline de dansuri tradiționale, muzică și 

costume specifice fiecărei regiuni. 
 

De asemenea, meșteșugurile tradiționale românești sunt o parte importantă a identității 

culturale. Ţesutul, olăritul, împletitul, broderia și îmbrăcămintea populară sunt doar câteva 

dintre meșteșugurile care se practică de secole în diverse colțuri ale țării. Costumele populare, 

cu cusături minuțioase și simboluri tradiționale, sunt adesea purtate în timpul sărbătorilor sau 

evenimentelor speciale, fiind un semn de respect față de tradițiile strămoșești. 
 

În concluzie, tradițiile românești sunt o comoară culturală prețioasă, care reflectă 

autenticitatea și spiritualitatea poporului român. Fiecare obicei, fiecare sărbătoare și fiecare 

ritual este un mijloc de a păstra legătura cu trecutul și de a transmite valorile fundamentale ale 

identității naționale. Într-o lume tot mai globalizată, aceste tradiții reprezintă un element de 

rezistență culturală, ce ne ajută să rămânem fideli rădăcinilor noastre și să sărbătorim 

diversitatea acestui popor minunat. 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

30 
 
 

 

SCOPUL ȘI ROLUL EDUCAȚIEI INTERCULTURALE 

 

Prof. înv. primar DESCULȚU ADRIANA 

Școala Gimnazială „Zaharia Stancu”  

Roșiori de Vede, jud. Teleorman 

 

Interculturalitatea este termenul ce denumește contactul dintre culturi, existența unui 

dialog între acestea și nu în ultimul rând interacțiunea și influență pe care o primesc reciproc. 

Se vorbește din ce în ce mai des despre interculturalitate că o stare de fapt intr-un nou mileniu 

al politicii globale și al comunicării inter-etnice. Interculturalitatea prezinta, interpreteaza și 

reevaluează experiență sociala a diversității și a diferențelor  

Interculturalitatea pretinde respect și apreciere din partea grupurilor pentru alte culturi 

din societate, pretinde toleranță unei comunități făță de cealaltă comunitate, și în același timp 

pretinde dreptul individului de a părăși propriul grup cultural. În Uniunea Europeană există un 

ansamblu de țări care încearcă să conviețuiască împreună și să se ajute reciproc pe toate 

planurile (social, economic, cultural etc.), intercuturalitatea este indispensabilă pentru că 

această decurge de la sine. Aceste țări pentru a putea colabora trebuie să interacționeze, să 

comunice, să între în contact unele cu celalalte.  

De-a lungul evo1utiei istorice orice cultură pierde unele trăsături și câștigă altele. Un 

astfel de proces trebuie acceptat și nu are nimic negativ în sine. Păstrarea identității nu trebuie 

să însemne modificarea culturală. Problema este cum să facem că să accelerăm și să controlăm 

evoluțiile diverselor culturi pe direcția convergenței și să punem astfel conviețuirea 

interculturală în locul conflictelor interculturale, fără riscul asimilării unei culturi de către altă. 

De asemenea o altă provocare este legată de nevoia construirii, în cadrul diferitelor comunități 

organizate, a unor instituții compatibile folosind elementele tradiționale specifice culturii 

fiecăreia dintre ele. 

Chiar dacă suntem diferiți pe plan cultural, lingvistic, gastronomic am dovedit că putem 

colabora eficient.  

Persoana care pătrunde într-un alt orizont cultural se va vedea confruntată cu un alt 

sistem de percepție a realului, cu un ansamblu de viziuni culturale specifice asupra timpului și 

spațiului, cu un mod diferit de relaționare cu altul, în situația creata, trebuie să se exploateze 

simbolurile comune, elementele culturale asemănătoare pot facilita trecerea dintr-o lume (cu 

valorile ei) în altă, mai bogată și mai permisivă la valori eterogene.  

Comunicarea este o formă de comportament interuman care izvoreste din nevoia de a 

relaționa și a interacționa cu ceilalți. Comunicarea poate duce la relații de armonie, colaborare 

sau în mod contrar, la dispute sau conflicte atunci când actul comunicării este denaturat. 

Şcoala, valorificând principii ca toleranţa, respectul reciproc, egalitatea, va putea pune în relief 

diferenţele culturale şi valorile spirituale ale elevilor, raportându-le la valorile generale ale 

comunităţii. Astfel, obiectivul unei educaţii interculturale ar putea constitui o tentativă de ieşire 

din culturo-centrism prin crearea unui spaţiu intermediar între două coduri culturale.  
 

Intercultural înseamnă:  

- recunoaşterea diversităţii de reprezentări, a referinţelor şi valorilor multiple; 

- dialogul, schimbul şi interacţiunile dintre diferitele reprezentări şi referinţe; 

- relaţia dinamică dintre elementele culturale sau culturi, privite în ansamblu.  



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

31 
 
 

Raportările interculturale antrenează noi poziţionări faţă de realităţile culturale, 

determină extragerea de noi semnificaţii sau înzestrarea cu noi sensuri a aceloraşi simboluri 

culturale din perspectiva unor referinţe modificate.  
 

Educaţia interculturală, promovarea acesteia, ar presupune astfel patru dimensiuni 

fundamentale:  

- dimensiunea personală, cu privire la propriul profil psihocomportamental, prin 

depăşirea prejudecăţilor şi stereotipurilor personale;  

- dimensiunea cognitivă, de cunoaştere a premiselor istorice, geografice, antropologice, 

sociologice privind generarea şi consecinţele fenomenelor interculturale;  

- dimensiunea metodologică, de acumulare a metodelor şi procedeelor de păstrare şi 

cultivare a diferenţelor, de aplicare a metodelor de diferenţiere şi particularizare a valorilor;  

- dimensiunea relaţională, de cunoaştere a datelor reale despre elevii cu care se lucrează.  
 

Educaţia interculturală este una dintre „noile educaţii” definite drept o formulă ce 

corespunde unei schimbări paradigmatice a actului educativ în favoarea unei învăţări 

inovatoare. Valorile avansate de noile educaţii sunt specifice societăţii contemporane: pacea şi 

cooperarea, toleranţa, democraţia, comunicarea şi mass-media, schimbarea şi dezvoltarea etc. 

Aceste valori îmbogăţesc conţinutul axiologic al educaţiei făcându-l mult mai dinamic şi 

orientează sensul educaţiei de la modelul pluridisciplinar clasic la modelul interdisciplinar.  
 

Noile educaţii obligă şcoala să cultive valori universale autentice prin realizarea a patru 

obiective: luarea în consideraţie a dimensiunii culturale a dezvoltării, afirmarea şi îmbogăţirea 

identităţilor culturale, lărgirea participării elevilor la viaţa culturală şi promovarea cooperării 

culturale internaţionale. În consecinţă, programele de învăţământ au fost racordate la 

diversitatea culturilor şi a interacţiunilor culturale promovând astfel o nouă mentalitate care 

ilustrează faptul că dezvoltarea societăţii cuprinde două dimensiuni: cultură şi educaţie.  
 

Educaţia interculturală este un răspuns la pluralismul cultural care constituie o sinteză 

de elemente definitorii ale unui anumit spaţiu pentru a constitui un mediu moderator în vederea 

construirii unei civilizaţii noi. Această dimensiune este cultivată de şcoală, care percepe cel mai 

bine faptul că toate culturile sunt egale prin demersul lor umanist, deci nu sunt diferite, ci 

complementare, de aceea şcoala va realiza un consens între valorile naţionale şi diferenţele 

culturale ale umanităţii, formându-i astfel elevului un orizont cultural naţional-universal. 

Scopul educaţiei interculturale constă în cultivarea receptivităţii faţă de diferenţă, mărirea 

permisivităţii faţă de alteritate, formarea unei competenţe interculturale. Părăsirea valorilor 

culturii de origine, a instrumentelor proprii de cunoaştere în explorarea culturii din alteritate nu 

este nici posibilă, nici recomandabilă deoarece individul nu va putea renunţa niciodată la 

schemele culturale achiziţionate pe parcursul vieţii..  
 

În studiile de specialitate s-au sintetizat următoarele etape de formare a atitudinilor 

interculturale:  

I. Cunoaşterea: informarea asupra culturii din alteritate, apropierea valorilor acesteia, 

cunoaşterea empatică a celuilalt.  

II. Acceptarea: efortul pentru apropiere prin ascultarea celuilalt, în special pentru 

cunoaşterea şi înţelegerea codurilor lingvistice sau simbolice care nu coincid cu ale tale.  

III. Comunicarea nonverbală: detaliile contextului comunicativ (vestimentaţie, 

organizarea spaţiului, poziţia locutorilor, mişcări, mimică) sunt relevante pentru 

comprehensiunea interculturală.  



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

32 
 
 

IV. Contactul cu mediul: deplasările în contextul fizic, socio-cultural străin sunt 

importante în relaţia dintre culturi, deoarece fac din alteritate o parte a experienţei personale.  

V. Raportarea la timpul celuilalt: descoperirea universului celuilalt este un demers 

temporal ce imprimă o altă dimensiune evenimentelor percepute. Trecerea către o altă cultură 

angajează mai multe niveluri de realizare a educaţiei interculturale:  

- nivelul instituţional care constă în deschiderea şcolii spre asociaţii culturale; 

- nivelul grupal care constă în constituirea unor grupuri mixte de educatori: educatori-

părinţi, educatori-cercetători;  

- nivelul relaţional care constă în crearea unui raport dialectic între identitate şi diferenţă 

în relaţia cu altul;  

- nivelul psihologic care constă în reperarea propriilor reprezentări şi efortul de a depăşi 

prejudecăţile.  

În mare măsură, şcoala reprezintă spaţiul universalizării fiinţei umane în care elevul vine 

să facă cunoştinţă cu valorile generale. Pentru a realiza perspectiva interculturală în cadrul 

instituţional este necesară aplicarea mai multor formule: propagarea unei pedagogii active, 

învăţarea cooperativă ce antrenează toţi copiii în scopul egalării şanselor educaţionale.  

 

BIBLIOGRAFIE:  

Antonesei, Liviu, Paideia. Fundamentele culturale ele educaţiei, Editura Polirom, Iaşi, 1996  

Călin, Marin, Teoria şi metateoria acţiunii educative, Editura Aramis, Bucureşti, 2003 

Cucoş, Constantin (coordonator), Psihopedagogie, Editura Polirom, Iaşi, 1998  

Giddens, Anthony, Sociologie, Editura Bic All, Bucureşti, 2000  

Jinga, Ioan, Educaţia şi viaţa cotidiană, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 2005  

Macavei, Elena, Pedagogie. Teoria educaţiei, Editura Aramis, Bucureşti, 2001  

Monteil, Jean-Marc, Educaţie şi formare. Perspective psihosociale, Editura Polirom, Iaşi, 1997 

 

 

FILOSOFIA COMUNICĂRII ȘCOLARE DIN PERSPECTIVĂ 

INTERCULTURALĂ 

  
                                                                                                 Profesor, Florea Mihail Adrian 

                                                                                  Școala Gimnazială ”G.D. Ghica” Peretu 

 
 

Cea care va trebui atunci să intervină în evoluția culturii şi bineînțeles a comunicării 

interculturale şi a dezvoltării persoanei formate în spiritul celei „de-a treia culturi” va fi 

educația.  

Umanitatea vede în educație, ca practică socială curentă şi permanentă, un „instrument 

indispensabil pentru a atinge idealurile păcii, libertății şi dreptății sociale”. Dincolo de aceasta, 

educația este o expresie a afecțiunii noastre față de copii şi tineri, şi o încercare de a-i pregăti 

pentru aşi ocupa locurile cuvenite în sistemul educativ, în familie şi în comunitatea locală şi 

națională. Se impune astfel, ca educația să aibă o atitudine înțeleaptă față de schimbările şi 

mutațiile profunde, complexe şi interdependente ce caracterizează societatea contemporană.  

Mult timp inerțială, tradiționalistă şi conservatoare, educația îşi asumă astăzi 

responsabilitatea de a trasa hărţile unei lumi în continuă mișcare, şi de a pune la dispoziția 

oamenilor instrumente de orientare cu ajutorul cărora aceștia să-şi găsească propriul drum. Ca 

urmare a acestei asumări, au apărut în sfera educației teorii şi practici educaționale care reflectă 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

33 
 
 

schimbările de paradigmă existențială şi societală ale omului postmodern. Între acestea se află 

şi educația interculturală, ce susține şi cultivă toleranța activă între culturi, coexistența plurală 

şi pluralismul spiritual. În încercarea de a depăși limitele sistemului tradițional de educație şi a 

veni în întâmpinarea unor stările fapt: societatea europeană pluriculturală, cultura planetară, dar 

şi ”disculturalismul” social, şcoala vine cu un „suflu” nou - interculturalismul.  

Interculturalismul este un nou mod de abordare a realităţii sociale ce presupune aşezarea 

pluralismului cultural în cadrele unei filosofii umaniste, ce vizează toate domeniile vieţii. În 

prezent, interculturalismul presupune o analiză factorială a realităţii contemporane, complexe 

şi fluide, secondată de o hermeneutică filosofică, legată de necesitatea conceptualizării 

fenomenului interculturalităţii. Şcolii îi revine rolul de a reflecta în curricula caracteristicile 

postmodernităţii şi ale globalizării, de a educa formatorii şi formabilii pentru a descoperi şi a 

înţelege unitatea existenţială a omenirii pe această planetă.  

După monismul şi etnocentrismul şcolii din perioada anterioară, educaţia interculturală 

reprezintă o adevărată „dinamitare” a curriculei, impunând o reconsiderare, o reinterpretare şi 

o reformulare a scopurilor, conţinuturilor, strategiilor şi sistemelor sale de evaluare. 

Interculturalitatea aduce cu sine o nouă matrice a comunicării, ce presupune o deschidere de la 

comunicarea interpersonală şi socială spre comunicarea interculturală. Aceasta din urmă, 

presupune capacitatea de a negocia semnificaţiile culturale şi sistemul de valori, cultivarea unei 

atitudini tolerante, de deschidere şi permisivitate la diversitate.  

Se impune o schimbare de paradigmă în care Eul şi Altul sunt complementari şi 

conviviali. Iar dacă a învăţa să te exprimi înseamnă a învăţa să gândeşti, atunci comunicarea în 

perspectivă interculturală înseamnă a renunţa la monologul cultural în favoarea dialogului 

cultural polifonic, şi a-ţi reprezenta alteritatea pe principiul „toţi diferiţi, toţi egali”.  

Din perspectiva integrării europene şi euro-atlantice şcoala trebuie săşi propună ca scop 

asigurarea coerenţei existenţiale şi a identităţii individului în condiţii de eficienţă socială şi 

interculturală. Identitatea şi alteritatea sunt inseparabile şi coevolutive, iar identitatea se va 

desface şi se va reface permanent, în funcţie de circumstanţele în care va activa subiectul. Se 

impune ca indivizii să fie abilitaţi în a gestiona prompt şi eficace şi aceste fenomene. Educaţia 

interculturală presupune, pe de-o parte asigurarea unei comunicări autentice cu sine şi a lua 

cunoştinţă cu propria identitate culturală, iar pe de altă parte comunicarea cu un alter, individ 

sau grup, care permite construcţia activă a identităţii de cetăţean al Europei şi al lumii.  

Formarea competenţei de a intra în raport eficient cu alteritatea, fără disoluţia propriei 

identităţi, presupune întărirea spiritului critic şi cultivarea reflexivităţii faţă de experienţa 

cotidiană, prin angajare conştientă în procesul definirii de sine prin întâlnirea cu altul. Eficienţa 

comunicării şcolare în perspectivă interculturală implică diminuarea incertitudinii şi a anxietăţii 

legate de alteritate şi construcţia unei noi scheme perspective a celuilalt, ce se cere 

experimentată la clasă.  

Eludarea etnocentrismului şi deschiderea spre pluralismul cultural implică o decentrare 

a teoriilor educaţiei şi ale comunicării, de pe emiţător pe receptor. Principiul priorităţii 

receptorului este poate principiul călăuzitor al educaţiei interculturale. Receptorul este creator 

de sensuri în comunicare, uneori cu totul altele decât cele scontate de emiţător. Iată de ce, a 

decodifica sistemul de referinţă şi sistemul de valori al receptorului este o obligaţie pe care 

emiţătorul trebuie să-şi o asume în momentul comunicării interculturale.  

Disponibilitatea de a negocia sensurile este şi ea strict necesară pentru optimizarea 

comunicării interculturale. Dialogul prin „universaliile culturale” presupune educarea pentru 

disponibilitate de cooperare, presupune renunţarea la strategiile egocentrice, logocentrice şi 

etnocentrice ce distrug multiplicitatea culturală prin asimilarea celuilalt în propriul eu. Pentru 

ca indivizii să surprindă nuanţat dinamica actului de comunicare interculturală, şcoala trebuie 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

34 
 
 

să faciliteze exerciţiul comunicării prin cultivarea proactivă a interacceptării prin 

intercunoaştere şi respectare în fapt a individualităţii fiecărui elev.  

Dacă şcoala nu va face proba faptului că trăieşte şi aplică ceea ce propagă, nu se va 

bucura de credibilitate. Toleranţa la diversitate nu se poate învăţa decât într-o şcoală în care 

discursul liberal şi atitudinea liberală faţă de elev sunt convergente, în sensul încrederii în 

celălalt, al acceptării necondiţionate a acestuia.  

Adevărata provocare este poate aceea, de a oferi experienţe de comunicare 

optimizatoare, care să permită ieşirea din sine şi deschiderea spre celălalt, ceea ce poate implica 

uneori lupta cu propriile prejudecăţi şi stereotipuri şi reconsiderarea acestora. Aceste experienţe 

relevante ce permit autoanaliza şi autoresponsabilizarea pentru ceea ce sunt şi ceea ce gândesc 

îşi pierd din semnificaţie dacă şcoala nu facilitează formarea şi exersarea competenţelor de 

participare şi influenţare a vieţii comunitare.  

O comunicare interculturală autentică presupune uneori părăsirea băncilor şcolii şi 

participarea efectivă la programe comunitare susţinute de organizaţii guvernamentale sau ONG-

uri. Aceste demersuri facilitează transferul competenţelor interculturale dincolo de zidurile 

şcolii.  

Numai printr-o sinergie a resurselor şcolii, ale comunităţii şi ale organizaţiilor locale şi 

internaţionale, putem facilita construcţia la elevi a unei perspective de înţelegere a lumii şi a 

diversităţii culturale în acord cu valorile filozofiei umaniste. A abilita elevii în a aborda 

autonom, flexibil şi eficient realitatea interculturală contemporană, iată care este piatra de 

încercare a educaţiei interculturale. Şi dacă „interculturalul este domeniul în care atitudinile 

sunt mai importante decât savoir-urile sau didacticile”, atunci când nu se preocupă de 

fenomenul interculturalităţii şcoala „comunică”: - neînţelegerea filozofiei pluralismului 

cultural, - lipsa de orientare prospectivă, având în vedere Casa Comună a Europei şi fenomenul 

globalizării, - lipsa de coerenţă între politica educativă şi practica educativă, - lipsa de 

receptivitate faţă de realitatea cotidiană.  

Cât priveşte educaţia interculturală în şcoala românească, ea se desfăşoară mai degrabă 

în registrul implicitului şi al naturalului, fiind expresia unei opţiuni ideologice, filozofia 

pluralismului cultural, şi a uneia politice, integrarea în structurile comunitare transnaţionale.      

Deseori, se reduce la o pledoarie pentru acceptarea diversităţii, ce transpare din 

documentele şcolare şi din principiile reformei educaţionale, dar fără un suport acţional adecvat 

şi susţinut.  

Precaritatea statutului acestei dimensiuni curriculare derivă şi din poziția marginală a 

educației  interculturale, reflectată în discipline opționale sau facultative, depinzând de inițiativa 

individuală a profesorului, insuficient abilitat.  

Deschiderea politicii curriculare a facilitat cel mult abordări inter şi transdisciplinare, la 

nivelul unor discipline opționale, iar de curând introducerea problematicii în formarea cadrelor 

didactice. Interculturalismul este o filosofie ce a prins contur în ultimii 20 de ani.  

Acum este poate momentul ca ea să prindă viață şi în școală, pentru că este mai limpede 

ca oricând că „trebuie să renunțăm la a identifica educația cu o cultură anume…”,după cum 

subliniază şi Alain Touraine. 

 

BIBILIOGRAFIE:  

1. Bourhis, Richard Y.; Leyens, Jacques-Philippe (coord.), 1997, „Stereotipuri, 

discriminare şi relaţii intergrupuri”, Editura Polirom, Iaşi;. 

2. Dasen, P., Perregaux, Ch., Rey, M. (1999). Educaţia interculturală. Iaşi: Polirom 

Ştiinţele educaţiei. Structuri, conţinuturi, tehnici 

3.  Ferreol, Gilles (coord.), 2000, „Identitatea, cetăţenia şi legăturile sociale”, Editura 

Polirom, Iaşi; 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

35 
 
 

 

IDENTITATEA UNUI POPOR – INTERCULTURALITATEA 

                                                                     prof. Radoi Magda- Adriana 

                                                                     Sc. Gimn. I.Gh.Duca- Peretu 
 

Identitatea unui popor este fundamentul existenței sale, definindu-i valorile, cultura, 

tradițiile și modul de raportare la lume. Este un concept dinamic, influențat de factori istorici, 

politici, economici și culturali. Într-o lume globalizată, unde granițele culturale sunt din ce în 

ce mai permeabile, interculturalitatea devine un aspect esențial al dezvoltării societăților 

moderne. Contactul cu alte popoare și influențele externe pot îmbogăți identitatea națională, dar 

pot ridica și provocări legate de conservarea specificului cultural. 

Acest eseu explorează modul în care interculturalitatea influențează identitatea unui 

popor, subliniind atât beneficiile acestui proces, cât și riscurile pe care le poate implica. 

Ce reprezintă identitatea unui popor? 

Identitatea unui popor este un concept complex, format dintr-un ansamblu de elemente 

care îi conferă unicitate și coerență. Printre acestea se numără: 

Limba – un factor fundamental al identității naționale, prin care se exprimă gândirea, 

cultura și istoria unui popor. 

Tradițiile și obiceiurile – practici transmise din generație în generație, care reflectă 

modul de viață, credințele și valorile colective. 

Istoria – un element esențial care modelează identitatea, oferind un sentiment de 

continuitate și apartenență. 

Cultura și arta – expresii ale creativității naționale, care reflectă specificul unei 

comunități. 

Religia și valorile morale – principii care ghidează comportamentul indivizilor și 

conturează identitatea colectivă. 

Aceste elemente nu sunt statice, ci evoluează sub influența diferiților factori, printre care 

un rol important îl joacă interculturalitatea. 

 

Interculturalitatea – punte între popoare 

Interculturalitatea se referă la interacțiunea dintre diferite culturi și la schimbul de valori, 

idei, obiceiuri și tradiții. Acest proces poate avea loc prin diverse mijloace, precum migrația, 

comerțul, educația, călătoriile, arta sau tehnologia. 

În istorie, multe popoare s-au format și au evoluat prin îmbinarea mai multor influențe 

culturale. De exemplu, cultura românească este rezultatul unei sinteze între elementele dacice, 

romane, bizantine, otomane, slave și occidentale. Aceste influențe nu au distrus identitatea 

națională, ci au contribuit la dezvoltarea unui patrimoniu cultural diversificat și original. 

Un alt exemplu de interculturalitate este reprezentat de marile imperii istorice, precum 

Imperiul Roman, Imperiul Otoman sau Imperiul Austro-Ungar, care au reușit să adune sub 

același acoperiș națiuni și culturi diverse. Astăzi, Uniunea Europeană este un exemplu modern 

de conviețuire interculturală, unde statele membre își păstrează identitatea națională, dar 

colaborează pentru obiective comune. 

Beneficiile interculturalității asupra identității naționale 

Deși unii percep interculturalitatea ca o amenințare la adresa identității naționale, ea 

poate fi, de fapt, un factor de îmbogățire și dezvoltare. Printre beneficiile acesteia se numără: 

1. Diversitatea culturală 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

36 
 
 

Interacțiunea dintre culturi favorizează schimbul de idei și inovația în artă, literatură, muzică, 

gastronomie sau modă. De exemplu, bucătăria românească s-a îmbogățit de-a lungul secolelor 

prin influențe turcești, grecești și occidentale, fără a-și pierde autenticitatea. 

2. Toleranța și înțelegerea reciprocă 

Cunoașterea altor culturi contribuie la reducerea stereotipurilor și a prejudecăților. Societățile 

care promovează interculturalitatea sunt mai deschise, mai tolerante și mai capabile să 

gestioneze diversitatea etnică și religioasă. 

3. Dezvoltarea economică și tehnologică 

Colaborarea dintre popoare și schimbul de cunoștințe accelerează progresul economic și 

tehnologic. De exemplu, globalizarea a permis accesul la inovații care au îmbunătățit calitatea 

vieții în întreaga lume. 

4. Îmbogățirea limbajului și educației 

Interacțiunea cu alte culturi influențează limba și educația. De-a lungul timpului, româna a 

împrumutat numeroase cuvinte din alte limbi, precum franceza, italiana, turca sau engleza, ceea 

ce a contribuit la diversificarea vocabularului și la adaptarea limbii la realitățile moderne. 

 

Provocările interculturalității 

Deși interculturalitatea aduce numeroase beneficii, ea poate prezenta și anumite riscuri. 

1. Diluanța identității naționale 

În unele cazuri, un contact excesiv cu alte culturi poate duce la pierderea unor tradiții și valori 

autentice. Globalizarea și influențele occidentale au schimbat profund stilul de viață al multor 

popoare, determinând renunțarea la obiceiuri tradiționale. 

2. Conflictele de valori 

Interacțiunea dintre culturi diferite poate genera conflicte de valori, mai ales când normele unei 

culturi intră în contradicție cu cele ale alteia. Spre exemplu, diferențele culturale dintre 

societățile occidentale și cele orientale pot duce la neînțelegeri și tensiuni sociale. 

3. Pericolul uniformizării culturale 

În epoca globalizării, cultura de masă (muzica, filmele, moda, tehnologia) are tendința de a 

impune modele uniforme, ceea ce poate duce la pierderea specificului național. Multe tradiții și 

limbi minoritare sunt pe cale de dispariție din cauza influențelor dominante ale marilor culturi. 

Cum putem păstra identitatea națională într-o lume interculturală? 

Pentru a menține echilibrul între identitate și interculturalitate, este important să promovăm: 

 

Educația – Predarea istoriei, tradițiilor și valorilor naționale în școli pentru a cultiva respectul 

față de moștenirea culturală. 

Conservarea patrimoniului cultural – Protejarea monumentelor istorice, a folclorului și 

a obiceiurilor tradiționale. 

Promovarea culturii naționale pe plan internațional – Susținerea artiștilor, scriitorilor și 

creatorilor locali pentru a duce identitatea națională dincolo de granițe. 

 

Concluzie 

Identitatea unui popor este un proces dinamic, modelat atât de trecutul său, cât și de 

interacțiunile cu alte culturi. Interculturalitatea nu trebuie privită ca o amenințare, ci ca o 

oportunitate de evoluție și îmbogățire. Printr-un echilibru între tradiție și deschidere, un popor 

își poate păstra autenticitatea, rămânând în același timp conectat la realitățile unei lumi aflate 

în continuă schimbare. 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

37 
 
 

 

INTERCULTURALITATEA,  

SIMBOL AL IDENTITAȚII NAȚIONALE 
 

Prof. Beșleagă Raluca Ioana 

           Interculturalitatea reprezintă acceptarea ideii de diversitate culturală și de colaborare 

bazată pe respect reciproc. În secolul XXI, nicio țară nu se mai bazează exclusiv pe o existență 

izolată, dovadă fiind numeroasele colaborări și parteneriate încheiate cu celelalte state. Uniunea 

Europeană este chintesența interculturalității prin promovarea valorilor proprii fiecărui stat 

membru. România, ca stat membru UE, aderă la acest sistem de valori și încurajează acceptarea 

diversității prin programe de incluziune pentru minoritățile existente pe teritoriul țării noastre, 

programe de finanțare pentru studenții străini, schimburi culturale și acordarea de beneficii 

celor care doresc să se stabilească pe teritoriul țării noastre. 

         Interculturalitatea nu reprezintă anularea valorilor naționale sau modificarea acestora, 

nefiind un pericol pentru identitatea unui popor. A accepta diversitatea înseamnă să recunoști 

că pot exista sisteme diferite de cele cunoscute, iar descoperirea și analizarea lor pot duce la 

îmbunătățirea unor aspecte ale sistemului deja implementat. 

         Într-o lume aflată în continuă transformare și dezvoltare, interacțiunea cu aspecte ce țin 

de diversitatea culturală poate fi doar amânată, dar cu siguranță nu evitată. Teama de necunoscut 

reprezintă doar o limitare în acest context, neavând o justificare rațională. 

        Dialogurile interculturale pun în valoare simbolurile naționale, aducând la lumină detalii 

despre istoria și tradițiile fiecărui popor, nu de puține ori reamintind celor în cauză de 

frumusețea propriilor rădăcini. Discutând și împărtășind idei am putea avea plăcuta surpriză să 

descoperim nu doar ceea ce avem diferit, ci și ceea ce avem in comun, principiile și credințele 

care ne leagă și fac ca umanitatea să fie atât de surprinzătoare. 

         Educația joacă un rol esențial în facilitarea accesului către înțelegerea și acceptarea altor 

culturi, cadrele didactice inserând în actul de predare informații cu privire la existența altor 

culturi și stârnind curiozitatea copiilor față de alte stiluri de viață sau moduri de gândire. 

         Interculturalitatea devine astfel un concept cheie în societatea modernă, fără de care lumea 

înconjurătoare ar fi doar un univers restrâns și sărăcăcios.  

 

INTERCULTURALITATEA ÎN ÎNVĂȚĂMÂNTUL ROMÂNESC 

 

Carmen Floricică 

                                                                                          Școala Gimnazială ,,Mihai Viteazul”                                                                                                    

Alexandria 

       Interculturalitatea în învățământul românesc este un concept esențial pentru promovarea 

diversității, toleranței și integrării minorităților etnice și culturale în societate. România, fiind 

un stat cu o moștenire multiculturală bogată, implementează politici educaționale care urmăresc 

să sprijine dialogul între culturi și să creeze un mediu incluziv pentru toți elevii. 

Principii și obiective ale educației interculturale: 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

38 
 
 

1. Promovarea respectului și toleranței 
o Elevii sunt învățați să respecte diferențele etnice, culturale și religioase. 

o Școala devine un spațiu de dialog între culturi, în care diversitatea este 

valorizată. 

2. Dezvoltarea competențelor interculturale 
o Elevii învață despre diferite culturi, obiceiuri și tradiții ale comunităților etnice 

din România. 

o Se promovează gândirea critică și capacitatea de a înțelege perspective diferite. 

3. Combaterea discriminării și excluziunii sociale 
o Se încurajează integrarea tuturor elevilor, indiferent de etnie sau statut socio-

economic. 

o Se implementează proiecte educaționale pentru reducerea prejudecăților și 

stereotipurilor. 

Cum este aplicată interculturalitatea în școlile din România? 

1. Învățământul în limbile minorităților naționale 
o În România, minoritățile naționale (maghiari, germani, sârbi, ucraineni, romi 

etc.) au dreptul de a studia în limba maternă. 

o Există școli și secții speciale pentru aceste comunități, unde disciplinele sunt 

predate în limba proprie, iar limba română este învățată ca a doua limbă. 

2. Curriculum și manuale școlare 
o Programa școlară include elemente despre diversitatea etnică și contribuțiile 

diferitelor grupuri la cultura națională. 

o Se studiază tradițiile și istoria minorităților, precum și relațiile interculturale 

din trecut și prezent. 

3. Proiecte și activități extracurriculare 
o Festivaluri multiculturale, schimburi de experiență și activități care 

promovează diversitatea culturală. 

o Parteneriate între școli cu populații etnic mixte pentru a crea punți de 

comunicare între elevi. 

4. Formarea profesorilor în educație interculturală 
o Profesorii sunt instruiți să utilizeze metode didactice care să sprijine integrarea 

culturală a elevilor. 

o Se pune accent pe comunicare empatică și mediere culturală. 

Provocări în implementarea educației interculturale 

 Discriminarea și segregarea – În unele cazuri, elevii romi sunt separați în clase 

speciale, ceea ce duce la excluziune socială. 

 Lipsa resurselor educaționale – Unele comunități nu beneficiază de manuale și 

materiale adaptate pentru educația interculturală. 

 Rezistența față de schimbare – Unele mentalități tradiționaliste pot fi un obstacol în 

promovarea diversității și acceptării altor culturi. 

  În școlile din România, în cadrul educației interculturale, elevii trebuie să cunoască acele 

elemente prin care se promovează identitatea națională în învățământ: 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

39 
 
 

1. Studiul limbii și literaturii române 
o Elevii studiază operele marilor scriitori români, învățând despre specificul 

cultural și lingvistic al poporului român. 

o Se pune accent pe ortografie, gramatică și expresivitatea limbajului pentru 

consolidarea identității lingvistice. 

2. Istoria României 
o Materia de istorie cuprinde evenimente-cheie din trecutul României, de la 

formarea statelor medievale până la Marea Unire din 1918 și perioada 

contemporană. 

o Se promovează eroii naționali, tradițiile și lupta pentru independență și 

suveranitate. 

3. Cultura și tradițiile naționale 
o Elevii sunt încurajați să descopere obiceiurile și tradițiile românești, precum 

sărbătorile populare, portul tradițional, meșteșugurile și folclorul. 

o Există programe și concursuri școlare care promovează aceste elemente (ex: 

festivaluri de colinde, olimpiade de cultură națională). 

4. Imnul, drapelul și simbolurile naționale 
o În școli se învață despre semnificația simbolurilor naționale și importanța 

respectării acestora. 

o Unele școli organizează evenimente festive de Ziua Națională a României (1 

Decembrie) sau de Ziua Imnului Național. 

5. Educația civică și identitatea europeană 
o Pe lângă promovarea identității românești, sistemul educațional încurajează și 

valorile europene, subliniind apartenența României la Uniunea Europeană. 

o Elevii sunt învățați să îmbine identitatea națională cu valorile democrației și ale 

multiculturalismului. 

Provocări și dezbateri 

 Modernizarea vs. Tradiția – Există o dezbatere între necesitatea de a păstra tradițiile 

și adaptarea la un sistem educațional globalizat. 

 Manualele și conținuturile educaționale – Unele voci critică felul în care istoria sau 

cultura națională sunt prezentate în manuale, fie ca fiind prea naționaliste, fie ca fiind 

insuficient dezvoltate. 

 Diversitatea etnică – România este un stat multicultural, cu minorități etnice 

importante (maghiari, romi, germani etc.), iar integrarea acestora în discursul identitar 

național rămâne un subiect sensibil. 

Concluzie 

Educația interculturală în școlile românești joacă un rol important în construirea unei societăți 

tolerante și incluzive. Deși există progrese în integrarea diversității în sistemul educațional, 

sunt necesare măsuri suplimentare pentru a combate discriminarea și pentru a asigura accesul 

egal la educație de calitate pentru toți elevii. 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

40 
 
 

 

IMPACTUL PROIECTELOR ERASMUS+ 

 ASUPRA INTERCULTURALITĂȚII 

 

Prof. Drăgan Aurelia 

Centrul Școlar de Educație Incluzivă Alexandria 
 

Programul Erasmus+ are un impact semnificativ asupra promovării interculturalității 

prin facilitarea mobilității educaționale și profesionale în diverse țări europene. Aceste proiecte 

oferă participanților oportunitatea de a interacționa cu persoane din culturi diferite, dezvoltând 

competențe esențiale pentru o lume globalizată. 

 

1. Dezvoltarea competențelor interculturale 

Participanții învață să comunice eficient într-un mediu multicultural, își îmbunătățesc 

abilitățile de adaptare și înțeleg mai bine perspectivele diferite asupra lumii.  

Aceasta contribuie la: 

 •Creșterea toleranței și respectului față de diversitate; 

 •Îmbunătățirea abilităților de rezolvare a conflictelor culturale; 

 •Capacitatea de a lucra în echipe internaționale. 

Competențele interculturale sunt esențiale într-o lume globalizată, unde interacțiunile 

dintre oameni din medii culturale diferite sunt tot mai frecvente. Aceste competențe se referă la 

capacitatea de a înțelege, respecta și comunica eficient cu persoane din culturi diferite. 

 

Competențele interculturale includ: 

•Cunoașterea diversității culturale – Înțelegerea tradițiilor, valorilor și mentalităților diferitelor 

popoare; 

•Empatia și toleranța – Capacitatea de a accepta și respecta perspective diferite; 

•Adaptabilitatea – Flexibilitatea în gândire și comportament în contexte culturale variate; 

•Abilități de comunicare – Dezvoltarea unor strategii eficiente pentru a interacționa cu persoane 

din medii diferite; 

•Gândirea critică – Evaluarea și depășirea propriilor prejudecăți și stereotipuri. 

 

Competențele interculturale se pot dezvolta prin: 

- Educația și formarea (Studierea istoriei, culturii și limbilor altor popoare, participarea la cursuri 

și ateliere despre diversitate și incluziune, lectura și consumul de conținut media din diverse 

culturi). 

- Experiențele directe (Călătoriile internaționale și schimburile educaționale (ex. Erasmus+), 

voluntariatul sau lucrul în comunități diverse, interacțiunea cu persoane din alte culturi prin 

evenimente sau proiecte internaționale). 

- Interacțiunea socială și digitală (Dialogul cu oameni din medii diferite prin rețele sociale sau 

platforme educaționale, participarea la grupuri multiculturale și inițiative interculturale). 

 

2. Expunerea la diversitate și eliminarea stereotipurilor 

Prin experiențele directe cu alte culturi, participanții își schimbă percepțiile asupra altor 

naționalități, ceea ce ajută la reducerea prejudecăților și a stereotipurilor. Trăind și studiind într-

un alt mediu, aceștia înțeleg mai bine diferențele culturale și apreciază valorile comune. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

41 
 
 

 

3. Dezvoltarea competențelor lingvistice 

Un aspect important al interculturalității este comunicarea. Proiectele Erasmus oferă 

participanților oportunitatea de a învăța sau perfecționa o limbă străină, facilitând astfel dialogul 

intercultural. Cunoașterea unei limbi noi permite o mai bună integrare în comunități diverse și 

îmbunătățește șansele de angajare în medii internaționale. 

 

4. Crearea unor rețele internaționale 

Prin mobilitățile Erasmus, studenții, profesorii și tinerii creează legături puternice cu 

oameni din diferite colțuri ale lumii. Aceste rețele favorizează schimbul de idei, colaborările 

internaționale și dezvoltarea unor proiecte comune cu impact global. 

 

5. Contribuția la o societate europeană unită 

Proiectele Erasmus sprijină integrarea europeană prin promovarea unei identități 

comune bazate pe respect reciproc și valori comune. Participanții devin mai conștienți de 

importanța solidarității și a cooperării între țările europene. 

 

Concluzie 

Dezvoltarea competențelor interculturale este un proces continuu, necesar pentru a trăi 

și lucra armonios într-un mediu divers. Prin educație, experiențe practice și interacțiune, 

oamenii pot deveni mai deschiși, mai flexibili și mai capabili să colaboreze eficient într-un 

context global. 

Impactul proiectelor Erasmus asupra interculturalității este profund și de durată. Aceste 

inițiative nu doar îmbogățesc experiențele personale ale participanților, ci și contribuie la 

formarea unei generații mai deschise, mai tolerante și mai bine pregătite pentru o lume 

globalizată. 
 

BIBLIOGRAFIE: 

1. European Commission. (2021). Erasmus+ Programme Guide. Retrieved from 

https://erasmus-plus.ec.europa.eu 

2. Cucos, C., Educația – dimensiuni culturale și interculturale, Ed. Polirom, Iasi, 2000. 

 

 

INTERCULTURALITATEA: 

O PUNTE ÎNTRE TRADIȚIE ȘI MODERNITATE 
 

Neguț Despina  

 

Într-o lume din ce în ce mai interconectată, interculturalitatea devine un element 

esențial în definirea identității unui popor. Departe de a fi o amenințare la adresa valorilor 

tradiționale, aceasta reprezintă un mijloc prin care o societate își poate păstra autenticitatea, 

îmbogățindu-se totodată prin contactul cu alte culturi. Prin promovarea dialogului, toleranței și 

schimbului cultural, fiecare națiune poate construi o identitate dinamică, capabilă să se adapteze 

și să prospere într-un context globalizat. 

https://erasmus-plus.ec.europa.eu/


 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

42 
 
 

Identitatea unui popor nu este un concept static, ci unul în continuă evoluție. Tradițiile, 

valorile și simbolurile unei națiuni sunt modelate de influențele externe, fie prin schimburi 

comerciale, migrație sau progres tehnologic. Prin urmare, interculturalitatea nu anulează 

specificul unei culturi, ci îi oferă noi dimensiuni de exprimare. De-a lungul istoriei, popoarele 

care au reușit să îmbine elementele proprii cu influențele externe au fost cele care au cunoscut 

o dezvoltare armonioasă și durabilă. 

Dialogul Cultural – Fundament al Evoluției Sociale 

Un element cheie al interculturalității este dialogul cultural. Prin acceptarea și 

înțelegerea celorlalți, societățile pot construi punți de colaborare și respect reciproc. Educația 

joacă un rol esențial în acest proces, deoarece prin intermediul său sunt promovate valori 

precum empatia, solidaritatea și diversitatea. Școlile și instituțiile academice care încurajează 

schimburile interculturale contribuie la formarea unor generații deschise spre diversitate, 

capabile să aprecieze atât propriile tradiții, cât și pe cele ale altor popoare. 

Provocări și Oportunități ale Interculturalității 

Interculturalitatea nu este lipsită de provocări. Fenomene precum discriminarea, 

stereotipurile și rezistența la schimbare pot constitui obstacole în calea unei societăți incluzive. 

În unele cazuri, teama de necunoscut sau percepțiile greșite despre alte culturi pot duce la 

tensiuni sociale și conflicte identitare. Un alt aspect problematic este reprezentat de riscul 

uniformizării culturale, unde globalizarea poate duce la pierderea unor elemente tradiționale și 

la diluarea specificului național. Pentru a depăși aceste dificultăți, este necesară o educație 

interculturală solidă, promovarea respectului reciproc și implementarea unor politici sociale 

care să faciliteze integrarea și coexistența armonioasă între diferite grupuri etnice și culturale. 

Pe de altă parte, interculturalitatea oferă numeroase oportunități. Schimburile culturale 

pot îmbogăți patrimoniul unei națiuni, oferind noi perspective asupra artei, gastronomiei, 

literaturii și științei. Interacțiunea dintre culturi stimulează creativitatea și inovația, aducând 

soluții noi la problemele sociale și economice. De asemenea, din punct de vedere economic, 

colaborarea între popoare poate deschide noi piețe și poate facilita dezvoltarea durabilă. Într-o 

societate interculturală bine gestionată, diversitatea devine un atu, iar oamenii pot beneficia de 

o gamă largă de experiențe, cunoștințe și resurse care contribuie la progresul colectiv. 

Interculturalitatea nu este lipsită de provocări. Fenomene precum discriminarea, stereotipurile 

și rezistența la schimbare pot constitui obstacole în calea unei societăți incluzive. Totuși, aceste 

dificultăți pot fi depășite prin politici care încurajează integrarea și respectul reciproc. În același 

timp, deschiderea către alte culturi oferă oportunități economice, culturale și sociale, stimulând 

creativitatea și inovarea în diverse domenii. 

În esență, interculturalitatea nu slăbește identitatea unui popor, ci o consolidează, 

oferindu-i un cadru mai larg de manifestare și dezvoltare. Într-o lume în continuă schimbare, 

capacitatea de a îmbina tradiția cu modernitatea și de a construi relații armonioase cu alte culturi 

este un semn de maturitate și progres. Astfel, un popor care își asumă interculturalitatea ca pe 

un simbol al identității sale devine mai puternic, mai flexibil și mai capabil să își păstreze esența 

în fața provocărilor viitorului. 

 

Bibliografie: 

Cucos, C., Educația – dimensiuni culturale și interculturale, Ed. Polirom, Iasi, 2000. 

Jacques Delors, Comoara launtrica. Raportul pentru UNESCO al Comisiei Internaționale 

pentru educație în sec. XXI, Editura: Polirom, Iași, 2000 

https://edict.ro/interculturalitatea-romaneasca/ 

https://ibn.idsi.md/sites/default/files/imag_file/MR_2020_pp47-59.pdf 

 

https://edict.ro/interculturalitatea-romaneasca/
https://ibn.idsi.md/sites/default/files/imag_file/MR_2020_pp47-59.pdf


 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

43 
 
 

 

COMUNICAREA INTERCULTURALĂ- 

FACTORUL EDUCAȚIEI EUROPENE 
  

MIRANCEA GEORGIANA-PROFESOR ÎNVĂȚĂMÂNT PRIMAR,  

ȘCOALA GIMNAZIALĂ NR. 1 MÂRZĂNEȘTI, JUD. TELEORMAN  

 

INTERCULTURALITATEA este termenul ce denumește contactul dintre culturi, 

existența unui dialog între acestea și nu în ultimul rând interacțiunea și influență pe care o 

primesc reciproc. Se vorbește din ce în ce mai des despre interculturalitate că o stare de fapt 

într-un nou mileniu al politicii globale și al comunicării inter-etnice.  

Interculturalitatea prezintă, interpretează și reevaluează experiență socială a 

DIVERSITĂȚII ȘI A DIFERENȚELOR. Interculturalitatea pretinde RESPECT ȘI 

APRECIERE din partea grupurilor pentru alte culturi din societate, pretinde Toleranță unei 

comunități față de cealaltă comunitate, și în același timp pretinde dreptul individului de a părăsi 

propriul grup cultural. 

În Uniunea Europeană există un ansamblu de țări care încearcă să conviețuiască  și să 

se ajute reciproc pe toate planurile (social, economic, cultural etc.), intercuturalitatea este 

indispensabilă pentru că această decurge de la sine. Aceste țări pentru a putea colabora trebuie 

să interacționeze, să comunice, să intre în contact unele cu celalalte. De aceea, pentru că există 

această uniune, există și interculturalitate în spațiul european care se poate recunoaște pe mai 

multe planuri. 

Unul dintre aceste planuri ar fi cel CULTURAL. Chiar dacă ne influențăm unii pe alții, 

asta nu înseamnă că trebuie să renunțăm la identitatea noastră, ceea ce ne reprezintă, doar 

preluăm acele aspecte pozitive ce ne avantajează cu acordul țării respective. 

DIVERSITATEA ETNICĂ ȘI CULTURALĂ este un aspect tipic al organizațiilor, ceea 

ce, dacă este exploatat în mod conștient și eficient, reprezintă un adaos valoric la profilul unei 

societăți. În același timp, diferențele de cultură a muncii existente în interiorul unei organizații 

pot genera o serie de probleme în comunicare. Diferențele în moralul muncii și ierarhia valorilor 

pot afecta negativ colegii obișnuiți cu o altă cultură. Astfel se impune cooperarea inter-culturală 

în supraviețuirea organizațiilor. 

Persoana care pătrunde într-un alt orizont cultural se va vedea confruntată cu un alt 

sistem de percepție a realului, cu un ansamblu de viziuni culturale specifice asupra timpului și 

spațiului, cu un mod diferit de relaționare cu altul, în situația creată, trebuie să se exploateze 

simbolurile comune, elementele culturale asemănătoare pot facilita trecerea dintr-o lume (cu 

valorile ei) în altă, mai bogată și mai permisivă la valori eterogene. Asta deoarece în procesul 

comunicării, oamenii folosesc variate mijloace de comunicare: nonverbale (acțiuni concrete cu 

obiectele, gesture și mimica), iar altele verbale (somare, grafice). Mijloacele verbale (și în 

primul rând cele sonore) au dobândit un rol fundamental în comunicarea interumană. 

Comunicarea este o formă de comportament interuman care izvorește din nevoia de a relaționa 

și a interacționa cu ceilalți. Comunicarea poate duce la relații de armonie, colaborare sau în mod 

contrar, la dispute sau conflicte atunci când actul comunicării este denaturat. 

Ideea dialogului intercultural trebuie să aibă că punct de plecare RECUNOAȘTEREA 

DIFERENȚEI ȘI A MULTIPLELOR PERSPECTIVE și dimensiuni ale lumii în care trăim. 

Aceste diferențe, de opinie, de puncte de vedere și chiar valori nu există doar în cadrul unei 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

44 
 
 

culturi, cu atât mai mult ele sunt vizibile în disputele dintre diferite culturi. Tocmai de aceea, 

DIALOGUL, COMUNICAREA SAU MEDIEREA INTERCULTURALĂ își propun să 

analizeze aceste perspective diverse cu un scop precis, și anume acela de a înțelege și a învață 

pe baza experiențelor interculturale diverse. Și avem aici în vedere beneficiul pe care îl aduce 

schimbul de idei, opinii sau cunoștințe în cadrul grupurilor heterogene din punct de vedere 

cultural. 

Este evident că în alte culturi, realitatea este percepută în mod diferit, modalitatea de 

relaționare dintre oameni este diferită, viziunile sunt diverse. TREBUIE SĂ ACCEPTĂM 

DIVERSITATEA, să nu negăm existența unor puncte de vedere aparent sau în mod real diferite 

de ale noastre, mai mult trebuie să înțelegem și să fim deschiși la perspectivele aduse în discuție 

de cei care nu văd lumea din aceeași perspectiva că și noi. Un dialog efectiv este acela care, 

pune bazele și deschide interacțiuni deschise, care încurajează respectul pentru împărtășirea 

ideilor și pentru explorarea directă și multiplă a modului în care lumea este percepută și gândită. 

Ca proces, DIALOGUL INTERCULTURAL încurajează identificarea punctelor de vedere 

multiple dar indică și o identificare a limitelor până la care indivizii pot acceptă diversitatea. 

Tocmai de aceea, EDUCAREA ÎN SPIRITUL COMUNICĂRII INTERCULTURALE 

reprezintă un obiectiv major al formării indivizilor într-o societate dominată de globalizare și 

puternic condiționată de fenomenul migrației, unde diferențele culturale sunt evidente și 

abilitatea de a iniția și păstra un dialog bazat pe respect și toleranță. 

Pentru îndeplinirea în bune condiții a dialogului între culturi și contactul cultural pozitiv, 

un factor important spre realizarea în cele mai bune condiții a acestor elemente, este 

impulsionarea prin intermediul mediului educațional. Pentru că s-a menționat educația în 

spiritul comunicării interculturale, trebuie specificat faptul că educația interculturală vizează o 

abordare pedagogică a diferențelor culturale, modalitate prin care se ia în considerație 

specificitățile spirituale sau de alt gen (diferența de sex, diferența socială sau economică etc), 

evitându-se, pe cât posibil, riscurile ce decurg din schimburile inegale dintre culturi. 

Nu trebuie uitat un element important al educației și anume că, prin educație se formează și 

identitatea personală. Ea se construiește atât pe un fond ereditar-social (aparțînând culturii 

familiei din care individul provine), cât și prin influențe exterioare ce poartă amprenta societății 

în care se construiește. 

 

 

COMUNICAREA INTERCULTURALĂ 

 

Profesor psihopedagog Hoară Oana Violeta 

Centrul Școlar de Educație Incluzivă Roșiori de Vede- Teleorman 

 

Comunicarea interculturală este un domeniu de studiu relativ nou, o parte 

independentă a științei și cercetării comunicării care a apărut de la sfârșitul secolului al XX-

lea. Punctul de plecare l-au constituit mai multe studii și aplicații efectuate în Statele Unite 

care s-au ocupat de contactul dintre americani și indivizi sau grupuri din alte culturi. 

Comunicarea între diferite popoare a existat încă din cele mai timpurii timpuri ale istoriei și 

civilizației umane sub formă de schimburi economice și comerciale sau sub formă de războaie 

care decurg din dorința de a cuceri noi teritorii. De-a lungul timpului, civilizațiile au dezvoltat 

diferite comportamente și cunoștințe culturale și artistice, care au influențat dezvoltarea lor 

viitoare. În aceste forme, contactul intercultural a continuat în următoarele perioade istorice. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

45 
 
 

În Evul Mediu s-au conturat principalele trăsături ale culturii europene moderne, susținute de 

cultura greco-romană, care absorbise deja multe trăsături și influențe ale culturii orientale. În 

timpul Renașterii, conchistadorii spanioli au descoperit „Lumea Nouă” și au pus bazele a ceea 

ce avea să devină imperiul lor colonial. Aşadar, comunicarea este cea mai notabilă 

caracteristică a societății umane. Ea stă la baza relaţiilor interumane şi interetnice. Privind 

atent la ceea ce se petrece într-o comunicare, Alex Mucchielli, epistemolog şi specialist în 

ştiinţele comunicării, remarcă că prin această activitate ne asumăm o identitate, pentru că 

întotdeauna comunicarea are finalitatea generală de exprimare a identităţii. Pe aceeaşi linie 

de idei se înscrie afirmația sociologului american E. Goffman: 

,,Oamenii comunică pentru a putea avea identitatea dorită în situaţia de comunicare în 

care se află”. Prin urmare, comunicăm pentru a fi acceptați, admişi sau recunoscuți. Referindu-

se la cercetarea  şi  teoretizarea  comunicării,  Robert  Craig  remarcă  şapte  tradiţii  

în  studiul 

„Communication Theory as a Field”, apărut în Journal of Communication , nr. 9, 1999: 

- tradiţia retorică, care teoretizează comunicarea ca fiind artă practică a discursului; - tradiţia 

semiotică, ce vede comunicarea ca mediere intersubiectivă cu ajutorul semnelor; - tradiţia 

fenomenologică, pentru care teoretizarea comunicării este teoretizarea experienţei diferenţei 

şi a dialogului; - tradiţia cibernetică, în care comunicarea este teoretizată ca proces 

informaţional; - tradiţia sociopsihologică sau a psihologiei sociale, care teoretizează 

comunicarea ca proces al expresiei, interacţiunii şi influenţei; - tradiţia socioculturală, în care 

comunicarea este teoretizată ca proces simbolic, ce produce şi reproduce modelele 

socioculturale împărtăşite; - tradiţia critică, pentru care comunicarea autentică apare doar în 

procesul reflecţiei discursive. 

 Un cod de comunicare reprezintă sistemul în care sunt construite mesajele (alfabet, 

vocabular, cod Morse etc.) și influențează calitatea comunicării prin adaptabilitatea acesteia la 

tipul de mesaj codificat și calitatea interlocutorilor. Pe de altă parte, pentru o comunicare clară, 

este necesar să alegeți codul cel mai puțin ambiguu, adică unul care să limiteze numărul de 

semnificații ale simbolurilor utilizate. Acest lucru este recomandat în special atunci când părțile 

de comunicare care nu au același tip de cod comunică între ele și doresc să transmită informații 

cât mai precis posibil. Desigur, abandonarea polisemiei (diversitatea semnificațiilor atașate 

simbolurilor) și ambiguității (menținerea unui grad ridicat de subiectivitate în formarea unui 

mesaj) duce la o acuratețe slabă, precum și la slabă, a mesajului. De comunicare. Aceasta are 

un impact negativ asupra calității comunicării între interlocutorii apropiați (membri ai familiei, 

prieteni, persoane aparținând aceleiași zone culturale), dar devine cu atât mai important cu cât 

distanța și diferențele sociale dintre interlocutori cresc. Având în vedere că comunicarea 

eficientă implică atât feedback (răspunsul destinatarului), cât și feedforward (construcția 

expeditorului și livrarea unui mesaj care provoacă răspunsul dorit de la destinatar), Scheidel 

(1972) diferențiază scopul comunicării verbale în două: schimbul de informații și feedforward. 

și exercitarea ideilor, contactul intelectual și emoțional între interlocutori și influența. La 

întrebarea cum și de ce oamenii folosesc limbajul oral, autorul răspunde enumerând câteva 

dintre efectele și caracteristicile acestui tip de limbaj.prin limbaj putem să ne îmbunătăţim 

adaptabilitatea la mediu 

1. stabilim o ordine, o selecţie în percepţiile şi cunoştinţele noastre 

2. cream, definim, redefinim, distingem categorii şi concepte, denumim/denotăm 

diferitele aspecte ale realităţii, situaţii, sentimente etc. 

3. etichetăm categorii şi le tramsmitem celor cu care interacţionăm 

4. creăm semnificaţii, cu ajutorul cărora putem manipula, simbolic, seturi de categorii 

şi concepte, deopotrivă concrete şi abstracte 

5. limbajul verbal este „economic”, deoarece ne permite să folosim cuvintele în 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

46 
 
 

locul entităţilor 

6. limbajul ne ajută să dezvoltăm şi să comunicăm înţelesurile conotative ale 

cuvintelor şi conceptelor 

7. cu ajutorul limbajului verbal putem gândi şi comunica cu alţii despre evenimente 

trecute, prezente şi viitoare 

8. limbajul verbal este flexibil 

9. utilizăm limbajul verbal pentru a descoperi şi relaţiona punctele comune ale 

conceptelor şi înţelesurilor care pot îmbunătăţi eficienţa comunicării referitoare la noi, 

la alţii, la context etc. 

După D. Kabagarama (1993), principalele caracteristici ale limbajului verbal sunt: 

eficienţa (un număr limitat de sunete se referă la o mulţime de obiecte, concepte, experienţe) 

şi productivitatea (aceleaşi cuvinte sau sintagme pot fi folosite pentru a produce semnificaţii 

diferite). 

Parte componentă a comunicării interculturale este dialogul intercultural, un produs al 

globalizării, prin intermediul căruia pot fi promovate valorile culturale şi aplanate situaţiile 

deconflict interetnic. Vocabula dialog derivă din radicalele greceşti dia „cu” şi logos „rostire”, 

având o vechime mare în limbă. Însuşi conceptul de dialog a constituit obiectul de cercetare 

al savanţilor tuturor timpurilor. Încă în antichitate, filozoful grec Socrate susţinea că esenţială 

pentru om rămâne a fi capacitatea sa de a intra în relaţie de dialog, iar Platon, prin intermediul 

dialogurilor socratice, a reuşit să facă o prezentare veridică a vieţii şi creaţiei distinsului său 

profesor Socrate. Este evident că marii filozofi greci, prin intermediul dialogului, promovau 

idei şi concepte filozofice, încercau să reorganizeze viaţa spirituală a contemporanilor săi. 

Actualmente, interesul sporit pentru dialogul intercultural este dictat de valoarea 

incontestabilă a acestuia la soluţionarea problemelor acute in societate. 

Barierele în comunicare se produc atunci cand receptorul mesajului comunicat nu 

receptează sau interpretează greșit sensul dorit de emițător. O comunicare eficientă urmărește 

să reducă motivele care determină aceste fenomene. Înțelesurile se găsesc în oameni și nu in 

cuvinte, astefel că identificarea factorilor care conduc la intepretări greșite este primul pas 

spre a realiza o mai bună comunicare. Printre factori se numără: 

1. Diferențele de percepție- Modul în care noi privim lumea este influențat de 

experiențele noastre anterioare, astefel că persoanele de vârste diferite, naționalități, 

culturi, educație ocupație, sex, temperament etc. vor avea alte percepții și vor 

interpreta situațiile în mod diferit. Diferențele de percepție sunt de multe ori rădăcina 

a numeroase bariere de comunicare. 

2. Lipsa de cunoaștere- Este dificil să comunicăm cu cineva cu o cultură generală precară, 

ale cărei cunoștințe în legătură cu un anumit subiect sunt mult mai reduse. Desigur, nu 

este imposibil, dar necesită multe abilități din partea celui care comunică. El trebuie 

să fie conștient de prăpastia culturală dintre cei doi și să se adapteze în consecință. 

3. Concluziile grăbite- Deseori vedem ceea ce dorim să vedem și auzim ceea ce dorim să 

auzim, evitând să recunoaștem realitatea. Acest lucru ne poate cinduce la erori de 

percepție. 

4. Stereotipii- Numai învățând permanent din experiențele proprii vom preîntâmpina 

riscul de a trata persoane diferite ca și când ar fi una singur: daca am cunoscut un 

medic i-am cunoscut pe toți. 

5. Lipsa de interes- Este una dintre cele mai mari și frecvente bariere care trebuie 

depășite. Acolo unde lipsa de interes este evidentă trebuie să se acționeze cu tact pentru 

a direcționa mesajul astfel încât să corespundă intereselor și nevoilor celui care 

primește mesajul. 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

47 
 
 

Alte bariere: - Dificulțățile de exprimare 

- Emoțiile 

- Personalitatea 

Strategiile pentru optimizarea comunicării interculturale, care implică interacțiuni față 

în față între oameni din culturi diferite, includ înțelegerea normelor de grup, acceptarea și 

tolerarea diferențelor și respectarea altor culturi și oameni. Combaterea prejudecăților și 

intoleranței prin dialogul intercultural urmărește să reducă această lipsă de cunoștințe prin 

dialogul intercultural însuși și prin expresia artistică a interculturalității. dialog Scopul educației 

interculturale este de a consolida respectul pentru diversitatea culturală în cadrul realităților 

complexe ale societății de astăzi, în care coexistă identități și credințe culturale diferite. 

Diversele activități din cadrul campaniei la nivel național și european promovează contribuția 

diferitelor culturi la patrimoniul și modul de viață românesc, ca element esențial în dezvoltarea 

viitoare a României și a Europei. O societate multiculturală este o societate în care cunoștințele 

despre ceilalți și despre cei apropiați pot fi o resursă importantă pentru fiecare individ și, de 

asemenea, un atu care ajută comunitatea să dobândească o identitate mai puternică. Schimbul 

intercultural este un proces, nu un scop în sine. Este calea către o Europă multiculturală astăzi 

și către o Europă interculturală mâine. Scopul este conștientizarea copiilor, tinerilor și adulților 

cu privire la importanța dialogului intercultural și stimularea unui schimb de idei despre 

exprimarea spațiului multicultural, relația dintre identitatea națională și cea individuală și 

spațiul cultural al copiilor și al profesorilor. Utilizați un curriculum care abordează specificul 

educațional. Din acest motiv, cultura nu poate exista sau progresa în afara limbii. Poate fi 

interpretat ca un cod cultural național, concretizat în comunicare. În acest context, pluralismul 

cultural care caracterizează lumea de astăzi trebuie considerat un factor pozitiv care contribuie 

la dezvoltarea intelectuală a societății, iar comunicarea interculturală este adecvată și de dorit. 

 

BIBLIOGRAFIE: 

Abric, J.-C., 2002. Psihologia comunicării. Teorii și metode. Iași: Polirom Stanica Alin- 

Comunicarea interculturală, University of Craiova 

Intercultural Communication. (2016, Oct 20). Retrieved from  

http://studymoose.com/intercultural-communication-5-essay 

Spînu Stela, Intercultural Communication: Conceptual Delimitation, 

2018, Administrarea Publică, nr. 2, CZU: 316.77 : 008 

Grigore Georgiu, Comunicarea interculturalã. Contexte, probleme, abordãri, 

ROMANIAN JOURNAL OF COMMUNICATION AND PUBLIC RELATIONS 

Volume 12, no. 2 (19) / 2010 

Viorica BODOGA, Luciana GHERLE, Victor CIOCAN, De la multiculturalotate la dialog 

intercultural, 2010, Conferința Națională multidisciplinară- cu participare internațională 

”Profesorul Dorin Pavel” 

 

 

 

 

 

 

http://studymoose.com/intercultural-communication-5-essay


 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

48 
 
 

 

EDUCAȚIA INTERCULTURALĂ 

  

Profesor Marga Naidin 

                                                                                         Centrul Școlar  de Educație Incluzivă 

Roșiori de Vede,Teleorman 

  

  Educația interculturală este un proces educativ care își propune să cultive înțelegerea și 

aprecierea diversității culturale, având în vedere că lumea în care trăim este din ce în ce mai 

globalizată și diversă. Obiectivul principal al educației interculturale este să încurajeze respectul 

reciproc și colaborarea între indivizi din diferite culturi, prin promovarea unui mediu educativ 

care să faciliteze dialogul și să prevină conflictele între grupuri diverse. 

Conceptul de Educație Interculturală 

Educația interculturală nu se limitează doar la învățarea unor informații legate de diverse 

culturi, ci implică și dezvoltarea unei atitudini de deschidere și respect față de ceilalți. Ea 

presupune un proces continuu de învățare care adresează nu doar cunoștințele teoretice, ci și 

comportamentele, atitudinile și abilitățile necesare pentru a trăi și a lucra într-o lume diversă. 

Educația interculturală pune accent pe importanța înțelegerii diferențelor culturale, dar și pe 

promovarea valorilor comune care unesc toate culturile umane, cum ar fi respectul, încrederea 

și colaborarea. 

Importanța Educației Interculturale în Contextul Globalizării 

Într-o eră a globalizării, migrarea și interacțiunile dintre culturi devin din ce în ce mai 

frecvente. Imigrarea, schimburile culturale, precum și colaborările internaționale în domenii 

precum afaceri, știință și educație sunt doar câteva dintre aspectele care aduc diverse culturi 

mai aproape unele de altele. În acest context, educația interculturală devine esențială pentru a 

facilita integrarea și coexistența pașnică între diferite grupuri etnice și culturale. 

Un alt motiv pentru care educația interculturală este importantă în era contemporană 

este că ajută la combaterea extremismului și discriminării. Adesea, conflictele și tensiunile 

sociale sunt generate de ignoranța față de alte culturi și de lipsa de empatie pentru ceilalți. 

Educația interculturală contribuie astfel la prevenirea și reducerea discriminării rasiale, etnice 

și religioase, prin promovarea unei atitudini de deschidere și respect față de diversitate. 

Obiectivele Educației Interculturale 

Unul dintre principalele obiective ale educației interculturale este promovarea unui 

climat educativ bazat pe înțelegere și respect reciproc. Elevii învață să aprecieze diversitatea și 

să înțeleagă că diferențele dintre culturi nu trebuie să reprezinte un obstacol, ci o oportunitate 

de a învăța și de a crește împreună. Educația interculturală ajută, de asemenea, la dezvoltarea 

unor abilități esențiale de comunicare interculturală, cum ar fi ascultarea activă, empatia și 

abilități de negociere, care sunt necesare într-o lume globalizată, unde interacțiunile între culturi 

sunt din ce în ce mai frecvente. 

Un alt obiectiv important al educației interculturale este de a încuraja gândirea critică și 

reflexivă. Prin abordarea unor teme precum stereotipurile, prejudecățile și discriminarea, 

educația interculturală îi ajută pe elevi să devină mai conștienți de propriile lor concepții și 

prejudecăți, contribuind astfel la dezvoltarea unei atitudini de respect față de ceilalți și față de 

diversitatea culturală. Mai mult, aceasta promovează integrarea și incluziunea socială, oferind 

elevilor instrumentele necesare pentru a înțelege complexitatea identității culturale și pentru a 

naviga în diverse contexte culturale cu încredere și respect. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

49 
 
 

Metode de Implementare a Educației Interculturale 

Pentru a fi eficientă, educația interculturală trebuie să fie implementată într-un mod activ 

și participativ. Aceasta presupune integrarea diversității culturale în curriculum și utilizarea 

unor metode educative care încurajează învățarea prin experiență și interacțiune directă între 

elevi din culturi diferite. Astfel, activitățile care promovează schimbul intercultural, cum ar fi 

proiectele comune, excursiile și întâlnirile cu persoane din diferite culturi, sunt esențiale pentru 

crearea unui mediu educativ care să stimuleze înțelegerea și respectul reciproc. 

De asemenea, este important ca educația interculturală să nu fie limitată doar la lecțiile 

teoretice. Proiectele interdisciplinare, care combină mai multe domenii de învățare (cum ar fi 

literatura, istoria, artele și științele sociale), pot contribui la crearea unui cadru mai larg pentru 

înțelegerea diversității culturale. De asemenea, abordările active, cum ar fi dezbaterile, jocurile 

de rol și studiile de caz, pot fi folosite pentru a permite elevilor să experimenteze direct 

interacțiuni interculturale și să-și îmbunătățească abilitățile de comunicare într-un context 

global. 

Un alt aspect important al educației interculturale este formarea continuă a cadrelor 

didactice. Profesorii trebuie să fie pregătiți să abordeze temele interculturale cu deschidere și 

competență. Aceasta presupune atât dezvoltarea abilităților pedagogice de gestionare a 

diversității, cât și o cunoaștere aprofundată a conceptelor de bază ale educației interculturale, 

precum toleranța, empatia și respectul pentru diferențele culturale. 

Provocările Educației Interculturale 

Deși educația interculturală este esențială pentru construirea unei societăți globale și 

armonioase, implementarea acesteia se confruntă cu diverse provocări. În multe cazuri, există 

rezistență din partea unor elevi și chiar profesori față de diversitate, adesea din cauza 

stereotipurilor și prejudecăților adânc înrădăcinate. În plus, în multe școli și universități, 

resursele destinate educației interculturale sunt limitate, iar implementarea unui curriculum 

intercultural necesită un angajament semnificativ din partea instituțiilor educaționale. 

De asemenea, un alt obstacol în educația interculturală este lipsa unor cadre didactice 

suficient de pregătite pentru a gestiona diversitatea culturală din clasă. Profesorii trebuie să fie 

echipați nu doar cu cunoștințe teoretice, dar și cu abilități pedagogice și interculturale pentru a 

putea crea un mediu în care toți elevii să se simtă incluși și respectați. 

Concluzie 

Educația interculturală este un instrument puternic pentru construirea unei lumi mai 

pașnice și mai echitabile. Ea contribuie la dezvoltarea unor abilități esențiale pentru viitorul 

profesional și personal al tinerelor generații, încurajând în același timp respectul pentru 

diversitate și promovarea unui dialog intercultural continuu. Implementarea educației 

interculturale nu este doar o alegere educativă, ci și o necesitate într-o lume interconectată, în 

care diversitatea este o realitate pe care trebuie să o apreciem și să o respectăm. 

 

Bibliografie: 

1. Banks, J. A. (2008). An Introduction to Multicultural Education. Pearson Education. 

2. UNESCO. (2013). Intercultural Dialogue and Education. Paris: UNESCO Publishing. 

3. Bennett, M. J. (1993). Towards Ethnorelativism: A Developmental Model of 

Intercultural Sensitivity. In Education for the Intercultural Experience. 

4. Deardorff, D. K. (2006). The SAGE Handbook of Intercultural Competence. SAGE 

Publications. 

5. Jackson, R. (2006). Intercultural Education: A Framework for Understanding. Journal 

of Education and Development, 27(2), 150-163. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

50 
 
 

 

 

INTERCULTURALITATE 

 REPERE ISTORICE EUROPENE CONTEMPORANE  
 

Iancu Ștefan Florin 

Casa Corpului Didactic Teleorman 

 

În lumea contemporană, și mai precis în spaţiul Uniunii Europene, caracterizată de o 

lume multiformă etnic, confesional și lingvistic, este absolută nevoie de înţelegerea culturii 

celorlalţi, pentru a evita conflictele dintre culturi și civilizaţii diferite existente în același spaţiu 

geografic. Din principiu trebuie admis faptul că în spaţiul UE există culturi superioare și culturi 

inferioare, europenii revendicându-și culturile superioare, iar cele inferioare aparţinând nou-

veniţilor, extracomunitarilor. Există culturi ale majorităţilor și culturi ale minorităţilor, fi e ele 

etnice, lingvistice sau confesionale. 

Interculturalitatea înseamnă interacţiunea sau comunicarea dintre două sau mai multe 

culturi. Această comunicare se încadrează în realitatea unei lumi globale în care mass-media și, 

mai ales, internetul contribuie la transmiterea cu viteze uluitoare a oricărui gen de informaţii pe 

toate continentele planetei. Comunicarea dintre culturi nu este o noutate a timpurilor noastre. 

Dintotdeauna oameni din diferite rase, religii și zone geografi ce au comunicat între ei. Imperiile 

însă au favorizat o comunicare mai profundă între popoarele cucerite și înglobate în graniţele 

lor. Așa au fost Imperiul Macedonean, Imperiul Roman, Imperiul German, Imperiul Austro-

Ungar, Imperiul Spaniol sau cel Englez. În aceste imperii, cultura cuceritorilor a fost impusă 

supușilor o dată cu impunerea puterii lor politice și militare. Sau o cultură superioară a asimilat 

culturile inferioare, precum este cazul Imperiului Roman. Sau, având mentalităţi intolerante, 

anumite forţe imperiale au luptat împotriva culturilor inferioare ale minorităţilor, așa cum s-a 

întâmplat în războaiele religioase din Europa, de exemplu. Ciocnirea culturilor sau a 

civilizaţiilor a generat deseori tensiuni sau chiar războaie, generând fenomene precum 

xenofobia, intoleranţa etnică sau religioasă, antisemitismul sau șovinismul. 

Mult timp factorul principal de coeziune a Europei a fost factorul creștin, prevalent 

catolic. Când religia sau Biserica în calitate de apărătoare și mesageră ofi cială a mesajului 

religios nu au mai fost luate în seamă, de atunci unitatea europeană a început să slăbească. 

Revoluţia Franceză a propus în forme violente drepturile fundamentale ale omului și 

cetăţeanului, inclusiv dreptul la libertatea religioasă, însă, paradoxal, această ţară de avangardă 

în apărarea și promovarea drepturilor fundamentale este cea care a menţinut și menţine o 

atitudine ostilă faţă de Biserică. Franţa laică încă nu s-a reconciliat cu Franţa catolică. Există în 

mentalitatea franceză un fundamentalism politico-religios imitat astăzi de grupările de 

musulmani, de exemplu, atât în spaţiul european, cât și la nivel mondial. Nu este însă intenţia 

noastră să abordăm aici acest ultim aspect. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

51 
 
 

Europa reprezintă o arie geografi că și multiculturală a planetei unde s-au întâlnit trei 

mari culturi: cea anglo-saxonă, cea latină și cea slavă. Toate trei au fost apoi profund infl uenţate 

de culturile antice greacă și latină, imprimând în modul de gândire și în comportamentul acestor 

popoare anumite standarde, tipologii și sisteme logice prezente chiar și în forme subconștiente 

în toată istoria acestor popoare. Spaţiul european, deși este marcat profund de gândirea 

aristotelică sau cea platoniciană sau de creștinismul catolic în opoziţie cu cel ortodox, din 

păcate, a mai suportat și suportă încă urmările unor imperii care au pus în confl ict popoare, 

culturi și civilizaţii. Așa au fost Imperiul Austro-Ungar, Imperiul Ţarist sau cel Otoman. 

Populaţiile acestor imperii stau acum la masa comună a tratativelor de la Bruxelles, stabilind 

criterii și priorităţi ale aderării lor la casa comună europeană. Este surprinzător să constatăm 

cum interesele și obiectivele UE sunt prevalent economice, comerciale și mai puţin ideologice, 

culturale și nicidecum religioase. Unul dintre marii pionieri și ideologi ai UE, economistul 

francez Jean Monet, a afi rmat că în proiectul acesta de unitate a popoarelor europene ar trebui 

început cu promovarea și respectarea valorilor culturale, ceea ce însă nu se constată în 

dezbaterile europarlamentarilor sau în dezideratele popoarelor intrate în uniune. 

O unitate europeană bazată doar pe criterii economice va genera neîncredere, frică și 

complexe și o concurenţă în care statele mai slabe vor rămâne mereu în urma celor puternic 

dezvoltate, așa cum au fost, de fapt, tot timpul în istoria bimilenară a acestui continent. Fiecare 

popor și-a revendicat dreptul la autonomie, la respectarea propriilor valori culturale religioase 

sau laice. Este pentru prima dată în istoria acestui continent când toate cele 27 de ţări sunt 

invitate să-și prezinte la o masă comună propriile produse, propriile bunuri. Se simte însă prea 

puternic sentimentul apartenenţei la o etnie, la o religie proprie, și este prea fi ravă conștiinţa 

apartenenţei la o uniune în care primează drepturile individuale și colective, multiculturalitatea 

și respectarea diversităţii.  

Dialogul intercultural și interreligios devine imperios, presant în Uniunea Europeană. 

Tensiunile dintre etnii și religii sunt rezultatul necunoașterii și neînţelegerii dintre indivizi și 

popoare. Cunoașterea reciprocă la nivel cultural laic și religios va scoate în evidenţă platforma 

comună doctrinală și morală a creștinismului ca liant al Europei. Istoric vorbind însă, Europa s-

a cristalizat în formă latină, catolică, iar Estul continentului – în formă tot creștină, dar bizantină, 

greco-ortodoxă. În istorie, divergenţele etnice, strategiile geopolitice și ambiţiile personale au 

avut efectul nefast de a rupe cămașa necusută a Bisericii lui Cristos, lacerând și trupul european. 

Iar în Evul Mediu târziu a mai intervenit o sciziune în trupul Europei, o schismă occidentală în 

care rivalităţile etnice, naţionaliste sau, tot la fel, ambiţii personale au scindat creștinătatea 

occidentală. Cronologic vorbind, creștinismul bimilenar european a scandalizat grav de două 

ori în istorie, o dată la intersecţia dintre cele două milenii și a doua oară în Evul Mediu târziu. 

Va fi  oare capabil astăzi creștinismul să-și repare erorile trecutului, dar care îndurerează atât 

pe Dumnezeu, cât și pe oamenii de bună voinţă? Papa de „pie memorie”, profet al unor timpuri 

noi, Ioan Paul al II-lea, în primăvara anului jubiliar 2000 a cerut Bisericii și lumii iertare pentru 

greșelile pe care în trecut sau în prezent le-au săvârșit unii oameni ai Bisericii, contribuind și la 

divizarea creștinătăţii sau împiedicând refacerea unităţii ei. 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

52 
 
 

BIBLIOGRAFIE:  

Drimba, O., Istoria culturii și civilizaţiei, I-XI, București 2003. 

Emil DUMEA, CULTURĂ, CULT ȘI INTERCULTURALITATE: repere istorice și ideologice 

europene contemporane, Universitatea „Al. I. Cuza” din Iași 

 

 

INTERCULTURALITATEA 

IRINA SOARE 

 

         Interculturalitatea este  o componentă a realității zilnice din școală. Tot modul de invățare 

este organizat din perspective interculturale , permițând invățarea prin colaborare si 

comunicare.Provenim din țări diferite, vorbim diferit, arătăm diferit , avem propriile interese , 

înclinații si talente , însă Europa este acoperișul care ne adăpostește pe toți . Educaţia 

interculturală urmăreşte pregătirea tinerilor pentru a trăi într-o societate multiculturală, cu o 

dinamică tot mai pronunţată şi care tinde tot mai mult să devină o societate interculturală.  

 

Educaţia interculturală promovează activităţi în spiritul respectării drepturilor omului, al 

afirmării valorilor personale şi etnice. Nu avem voie să uităm ca există responsabilităţi faţă de 

noi, de familia noastră, comunitatea noastră. Pentru a ne cunoaşte mai bine pe noi înşine, trebuie 

să cunoaştem şi oamenii de lângă noi, obiceiurile, tradiţiile lor. 

 

Deseori ne punem întrebarea cum îi putem stimula pe copii, cum îi putem motiva pentru 

a deveni cetăţeni responsabili şi creativi dacă nu tocmai prin calitatea relaţiei pedagogice a cărei 

bogăţie este dimensiunea ei interculturală. Școala are misiunea de a permite fiecărui copil să 

crească, să-şi dezvolte spiritul, corpul şi inima, deci inteligenţa, sensibilitatea, creativitatea; să 

permită copiilor să înveţe să trăiască împreună, unii cu alţii, cu persoane diferite, să-şi poată 

ocupa progresiv locul în societate, să poată deveni cetăţeni activi. Interculturalitatea este înainte 

de orice, respectul diferenţelor. 

 Cadrele didactice sunt garanţii ale acestor rigori ale spiritului care veghează asupra 

diferenţelor, pentru a învăţa, a cunoaşte şi a înţelege ceea ce ne leagă, ceea ce ne face 

asemănători, ceea ce ne apropie. Interculturalitatea este o componentă a realităţii zilnice din 

școală, aceasta deschizându-şi spaţiul către comunitate şi specificul ei, organizând unele 

întâlniri, excursii, serbări cu specific intercultural, dar nu în detrimentul majorităţii, ci urmărind 

realizarea obiectivelor de egalizare a şanselor în educaţie.  

Tot modul de învăţare este organizat din perspectivă interculturală, permiţând învăţarea 

prin colaborare, comunicare, nicidecum de marginalizare a unor copii, având astfel menirea de 

a forma generaţii responsabile pentru viitorul mai apropiat sau mai îndepărtat în spiritul 

principalelor valori democratice: egalitate, toleranţă, responsabilitate, diversitate. 

 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

53 
 
 

 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

 
Prof. înv. preșcolar Iancu Liana Irina 

Grădinița cu Program Prelungit Ion Creangă, Alexandria 

 

INTERCULTURALITATEA este termenul ce denumește contactul dintre culturi, 

existența unui dialog între acestea și nu în ultimul rând interacțiunea și influența pe care o 

primesc reciproc. Interculturalitatea pretinde RESPECT ȘI APRECIERE din partea grupurilor 

pentru alte culturi din societate, pretinde Toleranța unei comunități față de 

cealaltă comunitate, și în același timp pretinde dreptul individului de a părăsi propriul grup 

cultural. 

Ideea dialogului intercultural trebuie să aibă ca punct de plecare Recunoașterea 

diferenței și a multiplelor perspective și dimensiuni ale lumii în care trăim. Aceste diferențe, de 

opinie, de puncte de vedere și chiar valori nu există doar în cadrul unei culturi, cu atât mai mult 

ele sunt vizibile în disputele dintre diferite culturi. Tocmai de aceea, DIALOGUL, 

COMUNICAREA SAU MEDIEREA INTERCULTURALĂ își propun să analizeze aceste 

perspective diverse cu un scop precis, și anume acela de a înțelege și a învăța pe 

baza experiențelor interculturale diverse. Și avem aici în vedere beneficiul pe care îl aduce 

schimbul de idei, opinii sau cunoștințe în cadrul grupurilor heterogene din punct de vedere 

cultural. 

Pentru îndeplinirea în bune condiții a dialogului între culturi și contactul cultural pozitiv, 

un factor important spre realizarea în cele mai bune condiții a acestor elemente, este 

impulsionarea prin intermediul mediului educational. Nu trebuie uitat un element important al 

educației și anume că, prin educație se formează și identitatea personală. Ea se construiește atât 

pe un fond ereditar-social (aparținând culturii familiei din care individul provine), cât și prin 

influențe exterioare ce poartă amprenta societății în care se construiește. 

Un copil se naște fără înțelegere culturală – adica ,, cultura” este ceva ce trebuie învățat. 

Prin intermediul contactelor sociale, al evenimentelor sociale, al instituțiilor și al unei lumi 

influenșate material, se dezvoltă la copil atitudini, valori și concepte subiective. Acest proces 

de învățare a culturii ( numit și enculturare) transformă individual într-o ființă socială care poate 

stăpâni inconștient semnele culturale ale mediului său și se poate comporta în mod 

corespunzător. 

Pornind de la faptul că oamenii, respectiv colectivitățile umane, se deosebesc prin 

apartenența lor la o anumită cultură, iar aceste diferențe influențează interacțiunea indivizilor 

din spații sociolingvistice diverse, delimităm trei dimensiuni ale culturii: 

 dimensiunea mentală, reprezentată de fondul de cunoaștere comun unei colectivități umane, în 

care sunt incluse valorile, normele, reprezentă rile, ritualurile, mentalitățile specifice fiecărei 

culturi în parte; 

 dimensiunea materială, reprezentată de artefacte ca obiectivare a culturii, un rol important reve 

nindu-i limbii ca mijloc de comunicare; 

 dimensiunea funcțională, reprezentată de acțiunile, modelele de interpretare și de comportament 

comune unei grupări umane, prin care cultura devine un „sistem de orientare”, iar „standardele 

culturale” ca elemente diferențiatoare între culturi sunt văzute de majoritatea membrilor unei 

anumite culturi ca normale, firești, tipice și obligatorii. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

54 
 
 

Evident, primul pas pentru a dezvolta competența interculturală este cunoașterea și 

înțelegerea identității culturale; mai exact, aceasta reprezintă capacitatea de a înțelege cum 

propria cultură ne influențează compor tamentul, identitatea și punctul de vedere. 

Învățarea interculturală are ca scop: 

 mai bună înțelegere a culturilor în societățile moderne; 

 o mai mare capacitate de comunicare între oameni din culturi diferite; 

 o atitudine mai flexibilă față de diversitatea culturală în societate; 

 o mai bună capacitate de participare la interacțiunea socială, precum şi recunoaşterea 

patrimoniului comun al umanității. 

Prin educația interculturală ar trebui să fim în măsură să folosim dialogul intercultural. 

Dialogul intercultural poate fi descris ca fiind un schimb deschis şi politicos de opinii între 

indivizi şi grupuri din diferite medii etnice, culturale, religioase şi lingvistice, pe bază de 

înțelegere reciprocă şi respect. Atunci când utilizăm învățarea interculturală în şcoală, ar trebui 

să acordăm atenție deosebită trăsăturilor caracteristice educației interculturale. 

Prin acest schimb, învățarea interculturală poate viza: aprofundarea înțelegerii și a 

respectării altor culturi; oferirea oportunităților necesare pentru ca oamenii să învețe mai 

multe despre propria lor cultură, să își aprofundeze rădăcinile culturale și să își reafirme iden 

titatea; creșterea gradului de conștientizare a necesității unei cooperări internaționale pentru 

a rezolva proble mele globale actuale. 

Conceptele interculturalității: 

Cultura se referă, în general, la un set de caracteristici ale unei comunități, pe baza că 

rora o persoană simte că aparține comunității respective. Există multe definiții ale culturii în 

literatura de specialitate, însă şi în viața cotidiană, fiecare persoană are propria definiție a 

culturii. Modul în care alegem să definim cultura are consecințe profunde asupra modu lui de 

percepere şi interpretare a realității, dar în primul rând are impact asupra construirii propriei 

identități a individului. Educația interculturală are la bază perspectiva constructivistă asupra 

culturii, ce vede practicile şi reperele culturale ca rezultat al interacțiunilor dintre membrii 

fiecărui grup cultural dar şi al contactelor cu membrii altor grupuri. 

Această perspectivă recunoaşte că: 

 toate manifestările culturale sunt în schimbare, caracterul dinamic al culturii fiind inevitabil; 

 toate grupurile culturale au un anumit grad de eterogeneitate, nu toți membrii sunt la fel, 

existând variații şi diferențieri interne în modalitățile de manifestare a aspec telor culturale; 

 între orice grupuri culturale există atât asemănări, cât şi diferențe; 

 manifestările culturale din trecut, deşi reprezintă elemente valoroase ale patrimo niului cultural, 

ce merită puse în valoare, păstrate şi apreciate, nu sunt mai impor tante sau mai valoroase decât 

practicile culturale din prezent; 

 preocuparea oamenilor nu trebuie să fie legată de revenirea la un presupus model autentic de 

manifestare culturală, ci de luarea de decizii conştiente cu privire la con viețuirea în societatea 

prezentă şi viitoare, valorificând moştenirea culturală a trecutului. 

Identitatea culturală se referă la identificarea cu un anumit grup sau la sentimentul de 

apartenență la acesta pe baza mai multor categorii culturale, incluzând naționalitatea, etnia, rasa, 

sexul şi religia. Identitatea culturală este construită şi întreținută prin procesul împărtăşirii 

cunoaşterii colective, precum tradițiile, patrimoniul, limba, estetica, normele şi obiceiurile . 

Societatea multiculturală este caracterizată prin coexistența mai multor grupuri culturale 

recunoscute ca având statut egal, accentul fiind pe păstrarea diferențelor culturale şi pe 

afirmarea identității culturale specifice, acordându-se importanță redusă interacțiunii dintre 

grupuri în cadrul societății. 

Multiculturalitatea este un fenomen care ne îmbogățeşte cu diversitate. Şcoala trebuie 

să formeze deprinderea prețuirii valorilor pluriculturale, ideea ca nu există valori superioare sau 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

55 
 
 

valori inferioare. Există valori specifice care trebuie prețuite prin aportul lor la nuanțarea şi 

îmbogățirea celorlalte culture cu care vin în contact. Societatea interculturală este şi ea 

caracterizată de coexistența mai multor grupuri culturale recunoscute ca având statut egal, bazat 

pe egalitatea în drepturi a membrilor acestora, dar între acestea există şi sunt susținute 

numeroase interacțiuni şi mecanisme de comunicare, dialog şi cooperare, pe baze democratice, 

ce urmăresc definirea continuă a celor mai adecvate modalități de conviețuire. 

Diversitatea înseamnă să acceptăm faptul că oamenii sunt diferiți în privința aspec tului 

exterior şi personalitatii. Modul în care fiecare dintre noi înțelege şi respectă aceste lucruri 

contribuie la dezvoltarea şi consolidarea societății civile 

Egalitatea de şanse reprezintă conceptul conform căruia toate ființele umane sunt li bere 

să-şi dezvolte capacitățile personale şi să aleagă fără limitări impuse de roluri stricte. Egalitatea 

de şanse are la baza asigurarea participării depline a fiecărei persoane la viata economică şi 

socială, fără deosebire de origine etnică, sex, religie, vârstă, dizabilități etc. 

În concluzie  “Educația interculturală privilegiază interacțiunea şi dialogul, curajul de a 

ieşi din sine şi dorința de proiecție în celălalt. O educație concepută în perspectiva interculturală 

va resemnifica relațiile dintre şcoală şi alte spații educative; ea va deborda zidurile şcolii, 

prelungindu-se şi insinuându-se în activitățile informale, în viața de zi cu zi. Cum 

multiculturalul nu se regăseşte doar în perimetrul şcolii (adesea acesta este dincolo sau după 

şcoală), trebuie să ne pregătim în prealabil pentru a-l întâmpina şi valoriza.” 

 

Bibliografie: 

 INTERCULTURALITATEA – ELEMENTE GENERALE – Asociatia Noul Val 

 Interculturalitate - Hyperkulturell.de 

 35-38_37.pdf 

 ghid_practic_tipar.pdf 

 

 

DISCRIMINAREA ȘI EDUCAȚIA INTERCULTURALĂ 

 

Prof. înv. preșcolar Socol Violeta 

Grădinița cu P.P. nr. 7, Alexandria 

     

              MOTTO: ,,Omul este o fiinţă cu o singură  aripă de aceea nu putem zbura decât în 

doi. Pentru asta …caută un prieten.” 

          (Coelho) 

         

Educaţia interculturală vizează dezvoltarea unei educaţii pentru toţi în spiritul recunoaşterii 

diferenţelor ce există în interiorul aceleiaşi culturi şi mai puţin o educaţie între culturi diferite, 

ceea ce ar presupune staticism şi o izolare a grupurilor culturale. O educaţie concepută în 

perspectiva interculturală va resemnifica relaţiile dintre şcoală şi alte spaţii educative; ea va 

depăşi zidurile şcolii, prelungindu-se şi insinuându-se în activităţile informale. 

       

 Argumente sociologice 

 Educația interculturală este o modalitate prin care societatea actuală devine mai bogată în 

diversitate. Diversitatea și managementul ei este un lian al grupurilor sociale. 

https://www.asociatianoulval.ro/viitor-pentru-tinerii-neets-i/informare-si-promovare/interculturalitatea-elemente-generale/
https://www.hyperkulturell.de/interculturalitate/
https://ibn.idsi.md/sites/default/files/imag_file/35-38_37.pdf
https://asociatiaproetnica.ro/wp-content/uploads/2021/11/ghid_practic_tipar.pdf


 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

56 
 
 

 Preocupările intelectualilor români în ceea ce privește definirea celor doi termeni este înscrisă 

de către Radu Neculau în felul următor: ,,Impunerea multiculturalismului ca temă  importantă 

a dezbaterii publice din România este coextensivă procesului de delimitare a unor poziții în 

mediile interculturale și politice. Miza acestui proces constă în impunerea unui nou criteriu de 

identificare a ,,democratului”, altul decât acela furnizat de opoziția față de comunism.” 

 Christian Girdano în volumul ,,Interculturalitate.  

Cercetări și perspective românești” explică confuziile care se realizează tocmai prin utilizarea 

acestor termeni: 

 ,,Prefixul multi-, cu care se exprimă după caz orientare pur descriptivă sau o aspirație normativă, 

tinde în realitate să reliefeze, și nu rareori, separarea netă dintre culturi”; 

 ,,Prefixul inter- presupune însă, atât în mediul descriptiv cât și cel normativ, o viziune mai 

universalistă și o orientare mai voluntaristă (…) postulează modele normative de integrarea și 

nu de separarea culturală între majorități și minorități”; 

 ,,Prefixul trans- înțelege conținuturi mai utopice, adjectivele ca transcultural sau transnațional 

sunt de cele mai mult ori utilizate pentru a indica acea capacitate personală sau colectivă de a 

transcede granițelor culturale și frontierele naționale și de a trece de la o apartenență și de la o 

identitate la alta, cu o extremă ușoară.” 

        Interculturalismul este impus în primul rând de dinamica structurilor sociale în care trăim; 

abordarea interculturală ar putea îmbunătăți aspectul relațional al locuitorilor țării noastre, 

conferind o dimensiune nouă raporturilor interumane cotidiene. Este evident că 

interculturalismul devine o experiență umană normală și mai ales inevitabilă. Din aceste motive 

apreciem că este nevoie să dezvoltăm o metodologie pedagogică specifică și un program de 

formare specific pentru acest grup țintă – copiii romi. 

       Unitatea de învățământ, indiferent de gradul pe care îl reprezintă – preșcolar, primar, 

gimnazial sau liceal – este o organizație instituțională ce are drept obiectiv major valorificarea 

maximă a potențialului de care dispune ființele umane printr-un proces de instruire specializat 

și abilitarea acestora cu diverse competențe care să le permită o adaptare, integrare și 

valorificare în plan social și profesional. 

        Cunoașterea preșcolarilor este una din condițiile esențiale pentru integrarea lor în 

activitatea preșcolară și socială. Fiecare copil este un univers. Universul intern atât de complex 

al fiecărui copil se află într-o continuă evoluție, fapt pentru care cunoașterea are un caracter 

dinamic.  

        Nu trebuie să uităm nici o clipă că preșcolarul ne studiază la fel de amănunțit, lucru care 

nu trebuie să ne sperie sau să ne deranjeze, ba chiar trebuie să ne bucure, cel puțin din două 

motive: 

- nu-i suntem indiferenți nici noi, nici activitatea noastră; 

- ne dă o șansă să-i câștigăm încrederea și în felul acesta nu mai suntem singuri în munca de a-l 

face mai bine. 

     Reala cunoaștere a copilului necesită o diversitate de instrumente și metode care se cer 

utilizate în condiții cât mai variate. Niciodată nu trebuie să lipsească spiritul și inima care să 

conducă la o profundă și nuanțată înțelegere a fiecărui copil. 

      Copilul nu este un obiect oarecare, el este o ființă vie, plină de energie, cu puternice tendințe 

de acțiune. Pornirea nestăpânită de a face ceva trebuie fructificată și preșcolarul trebuie pus să 

facă ceea ce îi este necesar pentru a evolua spre o nouă calitate.  

      Copiii proveniți dintr-o diversitate de medii socio-culturale, familiale, din etnii deferite 

impun includerea lor în programe educaționale adecvate.  

       Preșcolarii evoluează foarte diferit la vârsta preșcolară, de aceea trebuie să respectăm ritmul 

propriu al fiecăruia, ajutându-l să exploreze lumea prin intermediul jocurilor. Prin participarea, 

împreună, la diferite forme de activități am realizat o mai bună cunoaștere și apropiere între 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

57 
 
 

copii. Copiii rromi și-au cunoscut și ei mai bine tradițiile și au fost mândrii că pot prezenta un 

dans atât de autentic și de frumos. Copiii au aflat că meșteșugurile tradiționale se îmbină cu 

dansul și muzica, acestea fiind modalități de trai cotidian și nu doar prilejuite de evenimente 

deosebite, ca la români. Părinții, de ambele etnii, au fost și ei atrași și au colaborat la 

confecționarea costumelor. 

 

        Bibliografie: 

E. PĂUN, R. IUCU (coord.), Educația preșcolară în România, Editura AS”S, 1995 

M. MANOLESCU, Curriculum pentru învățământ primar și preșcolar, teorie și practică. 

Editura Credis,2004 

Convenția Națiunilor Unite cu privire la Drepturile copilului, versiunea prescurtată 

Și noi avem drepturi, Dosar educativ (pentru preșcolari și școlari mici), Organizația Salvați 

Copiii. 

 

 

 

INTERCULTURALITATEA- 

PREMISĂ A DEZVOLTĂRII ELEVULUI 

 

Profesor metodist Crăiță Nicoleta 

Casa corpului Didactic Teleorman 

 

Școala are misiunea de a permite fiecărui copil să crească, să-și dezvolte spiritul, corpul 

și inima, deci inteligența, sensibilitatea, creativitatea, să permită copiilor să învețe să trăiască 

împreună, unii cu alții, cu persoane diferite, să-și poată ocupa progresiv locul în societate, să 

poată deveni cetățeni activi. Şcoala nu poate fi o instituţie a figurilor copiate la “indigo”. Nu 

cei diferiţi trebuie să-şi anuleze specificul pentru a se încadra într-o şcoală dominată de logica 

“mono”. Suntem diferiți, dar nu înseamnă că unul este mai bun decât celălalt, cu toții avem un 

potențial valoric egal. Toți avem o cultură asemănătoare, dar în același timp și culturi diferite. 

Acestea țin de religiile noastre, de grupul nostru etnic, de valorile politice, sociale, de familiile 

noastre. Unica posibilitate ca oamenii să devină solidari este recunoașterea și estimarea acestor 

diferențe și similitudini.          

 Pentru cadrele didactice este esențial să creeze relații pozitive în interacțiunea dintre 

semeni, să favorizeze dezvoltarea persoanei, cât și a relațiilor constructive în grup, pentru a trăi 

sentimentul propriei identități.  

Educaţia interculturală nu trebuie limitată la bune intenţii, la o acţiune specială, 

demonstrativă, prezentată doar în cazul unor schimburi de experienţă. Ea este mai mult decât o 

activitate extraşcolară, mai mult decât o măsură tranzitorie, temporară.  

Interculturalismul trebuie să fie o constantă a lumii şcolii, un mod de viaţă permanent. 

Venind din culturi diferite avem șansa să ne integrăm într-o societate diferită, multiculturală, 

care favorizează sentimentul de a fi în realitatea cotidiană, o individualitate care nu seamănă cu 

nimeni și nimic.  

Cunoașterea și înțelegerea celuilalt este un proces progresiv și complex. Primele 

contacte între oamenii de culturi diferite sunt însoțite de sentimentul de insecuritate, de frică, 

de adversitate deschisă față de celălalt. Datorită învățării relaționale, pe măsură ce contactele 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

58 
 
 

devin frecvente, indispensabile acceptarea și înțelegerea celuilalt devin comportamente de bun 

simț. 

Într-o lucrare editată de Consiliul Europei se arată că "abordarea interculturală este o 

nouă metodologie ce caută să integreze, în interogația asupra spațiului educațional, datele 

psihologiei, antropologiei, științelor sociale, politicii, culturii, istoriei."  

Diferențele dintre copii, culturi, stiluri de viață și de învățare, dintre componente, sunt 

 firești, positive, de aceea ei nu trebuie forțați să devină copii ale unui model predefinit.

 Interculturalitatea este o componentă a realității zilnice din grădiniță și din școală. Tot 

modul de învățare este organizat din perspectiva interculturală, permițând învățarea prin 

colaborare, comunicare și nicidecum de marginalizare a unor copii. Trăsătura caracteristică a 

unei regiuni este faptul că alături de populația românească se găsesc și alte minorități naționale 

care alcătuiesc grupuri etnice deosebite. Diferite prin limbă, obiceiuri, ocupații și port, aceste 

grupuri etnice amintesc despre trecutul istoric al regiunii. Ele păstrează aspectele unui specific 

etnic caracteristic originii sale. Elementele vechi apar în croiala diferitelor articole de port, și în 

special la costumul de sărbătoare. Materialele de lână, mătase și bumbac, fireturile din aur și 

argint, compunerea costumului și compoziția ornamentală, deosebesc puternic creațiile acestor 

minorități de cele din restul țării. Astăzi, acest costum se păstrează în lăzile bătrânești, fiind 

folosit doar la manifestări artistice. Semnificația sa socială aproape a dispărut, el având astăzi, 

mai ales un interes documentar. Didactica contemporană promovează concepte și atitudini 

educaționale noi, menite să determine forme variate de comunicare, cooperare și colaborare în 

sprijinul copiilor.          

 Parteneriatul educațional este un astfel de concept care devine tot mai prezent în relațiile 

de colaborare ce se stabilesc între unități de învățământ, între acestea și diferite segmente ale 

societății. Inițierea și derularea de activități în parteneriat reprezintă o provocare pentru 

educatorul de astăzi, necesitând multă creativitate în concepere, dinamism în derulare, 

responsabilitate în monitorizare, flexibilitate în luarea deciziilor. Are loc o schimbare în relația 

biunivocă educator-educat, copilul fiind implicat în conducerea democratică, el putând să facă 

alegeri și să hotărască cât, cum, când se implică, în funcție de posibilitățile individuale, se 

obișnuiește cu o varietate de modalități de acțiune.     

 Concluzionând, interculturalismul în educaţie se poate contura în mod evident ca un real 

beneficiu didactic, ca un concept polivalent, ca o nouă pedagogie interactivă şi modernă. 

Meritele sale fundamentale sunt centrate pe efortul istovitor, greu cuantificabil, de cristalizare 

la educatori şi educaţi a unei competenţe interculturale reale şi funcţionale. Şi chiar dacă 

pedagogia interculturală este deseori criticată că îşi propune obiective mai mari decât puterile 

sale, chiar dacă soluţiile nu sunt întotdeauna uşor aplicabile, această abordare reprezintă un 

important punct de reflecţie pentru lumea şcolii. 

 

 Bibliografie:  

1. CIOLAN, L., Paşi către şcoala interculturală – ghid de educaţie interculturală pentru cadrele 

didactice, 2000, Bucureşti, Editura Corint  

2. CUCOŞ, C., Educaţia. Dimensiuni culturale şi interculturale, 2000, Iaşi, Editura Polirom  

3. DASEN, P., Fundamente ştiinţifice ale unei pedagogii interculturale, în Educaţie 

interculturală, 1999, Iaşi, Editura Polirom  

4. NEDELCU, A., Învăţarea interculturală în şcoală – ghid pentru cadrele didactice, 2004, 

Bucureşti, Editura Humanitas Educaţional 

 5. ULRICH, C., Managementul clasei. Învăţare prin cooperare – ghid pentru profesor, 2000, 

Bucureşti, Editura Corint 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

59 
 
 

 

PREJUDECĂȚI, STEREOTIPURI ȘI GAFE 

 ÎN COMUNICAREA INTERCULTURALĂ   
 

Prof. Lespezanu Margareta 

Liceul Tehnologic „Virgil Madgearu” Roșiori de Vede 

 

Stereotipurile și prejudecățile ne influențează viața de zi cu zi, iar în anumite împrejurări 

operăm cu ele, în ciuda faptului că ne credem lipsiți de prejudecăți. Nu de puține ori ele pot 

deveni bariere în comunicarea, cunoașterea și acceptarea celor din jurul nostru; din acest punct 

de vedere trebuie să avem disponibilitatea de a lupta cu propriile noastre prejudecăți, astfel încât 

să nu ajungem în situații de discriminare, marginalizare, respingere sau excludere a unor semeni 

pe motive subiective, influențate de stereotipuri și reprezentări eronate despre alții (adesea 

observăm că atitudinea și conduita noastră față de un străin este influențată de felul cum arată 

sau cum este îmbrăcată persoana respectivă).   

De-a lungul existenței sale, fiecare națiune și-a creat o viziune nu numai despre viața și 

cultura sa, ci și a acumulat informații de bază despre reprezentanții altor popoare. Acestea 

includ date despre comportamentul, tradițiile, obiceiurile și spațiul cultural al diferitelor grupuri 

de indivizi. Totalitatea ideilor despre națiune formează stereotipuri. „Stereotipurile sunt 

percepții și credințe pe care le deținem despre grupuri sau indivizi pe baza opiniilor sau 

atitudinilor noastre formate anterior” (Samovar & Porter, 1991). 

Stereotipul se formează inconștient și afectează atât pe cei asupra cărora aplicăm 

stereotipul cât și pe noi întrucât ne restricționează gândirea și ne împiedică să explorăm anumite 

potențiale ale celor cu care intrăm în contact. În relația cu ceilalți stereotipul poate atrage un 

context negativ și depreciativ. Sunt adeseori rezultatul educației dobândite în școală, al mediului 

familial sau social mărginit sau sunt modelate de mass media. În cazul în care generalizările 

sunt aplicate la nivel personal stereotipul se transformă în prejudecată. Conform studiilor 

efectuate de psihologi, principalele stereotipuri care s-au dovedit a fi false sunt cele legate de 

aparența fizică a persoanelor. Povestea unică creează stereotipurile, iar problema stereotipurilor 

nu e aceea că nu sunt adevărate, ci că ne prezintă o realitate incompletă, fragmentară. 

Noțiunea ”stereotip” este folosită pentru a se referi la membrii unui colectiv: pompierii 

sunt curajoși, blondele sunt mai puțin inteligente, italienii sunt zgomotoși și așa mai departe. 

Când cineva face inferențe despre o persoană nouă sau despre un eveniment social, atunci 

aceasta folosește cunoștințele existente pentru a reduce incertitudinea situației. Cu cât se știe 

mai puțin despre obiect, cu atât se folosesc mai multe stereotipuri generale. În acest caz 

stereotipurile influențează comunicarea interculturală și în timpul procesului de realizare a 

acesteia pot apărea diverse probleme. Astfel, necesitatea dezvoltării comunicării interculturale 

care este văzută ca o condiție indispensabilă a înțelegerii reciproce între națiuni în lumea 

modernă este una primordială. Cursurile de limbi străine oferă studenților cunoștințe nu numai 

despre limbă, ci și înțelegere despre cultură, stereotipuri și diferite moduri de viață în comunități 

diferite, facilitează aplicarea acestor cunoștințe în situații interculturale prin instruirea 

abilităților lingvistice și interculturale. 

În ceea ce privește stereotipurile în comunicarea interculturală, acestea pot fi definite ca 

o generalizare despre un grup de oameni care își simplifică culturile. Evaluând pe cineva dintr-

un alt grup național, o persoană aderă la ideile și valorile adoptate în mediul și cultura sa - astfel, 

își construiește comportamentul în conformitate cu acestea. Setul de stereotipuri depinde în mod 

direct de influența culturii în care a crescut persoana dată. Neînțelegerea unei limbi străine, 

gesturilor, expresiilor faciale și altor elemente ale comportamentul duc adesea la o interpretare 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

60 
 
 

distorsionată a sensului acțiunilor lor, care creează cu ușurință o serie de sentimente negative: 

precauție, dispreț, ostilitate. Ar putea chiar motiva atitudini inamice în vederea diferenței 

culturale. În acest caz, stereotipurile joacă un rol indispensabil în influențarea eficacității 

comunicării interculturale. În scopul de a organiza și clasifica informațiile pe care le primesc, 

oamenii sunt predispuși la rezumare și generalizare. Stereotipurile reprezintă „convingeri 

răspândite într-un grup de oameni”, fiind o formă de informație generalizată privind o anumită 

categorie sau un grup de persoane. Stereotipurile pot juca, de asemenea, un rol pozitiv în măsura 

în care acestea contribuie la predicția unui anumit tip de comportament sau de reacție. Dar, 

odată stabilite, ele sunt extrem de greu de schimbat, ceea ce se răsfrânge negativ asupra 

comunicării dintre culturi diferite. 

Modul în care noi percepem realitatea este realitatea pentru noi. O serie de elemente 

socio-culturale au o influență importantă și directă asupra felului în care ne dezvoltăm percepția: 

sistemul de credințe, valori și atitudini, viziunea asupra lumii și organizarea socială. Pentru a 

înțelege cuvintele și acțiunile celorlalți, trebuie să încercăm să înțelegem cadrul perceptual de 

referință al lor, felul în care ei percep lumea. 

Stereotipurile și prejudecățile sunt două concepte interrelaţionate care afectează modul 

în care percepem realitatea și relațiile interculturale. Stereotipurile sunt credințe 

suprageneralizate, suprasimplificate sau exagerate despre o categorie sau un grup de oameni. 

Ele sunt manifestări ale rigidității concepțiilor noastre, și a faptului că „noi nu vedem înainte de 

a defini, ci definim înainte de a vedea.” Astfel, ajungem să avem anumite concepții despre 

oameni bazate pe simpla apartenență a acestor oameni la grupurile respective, să considerăm că 

dacă oamenii aparțin unui anumit grup se comportă într-un anumit fel. 

Prejudecata reprezintă o idee preconcepută și adesea eronată pe care ne-o formăm fără 

o cunoaștere profundă a realităților. Prejudecățile au la bază experiențe trecute, iar în situații 

noi suntem tentați să utilizăm clișee care ne scutesc de efortul de a analiza fiecare situație 

specifică. Prejudecățile determină o rigiditate mentală care ne face incapabili să reacționăm 

adecvat la situații concrete. Se pot manifesta prin discriminare. Este important conștientizăm 

faptul că e ușor să facem presupuneri și să producem false judecăți despre cei pe care nu-i 

cunoaștem. Fiind mecanisme mentale care ne ajută să interpretăm realitatea, în momentul în 

care aceasta nu corespunde prejudecăților noastre e mai simplu să schimbăm interpretarea 

realității, decât să renunțăm la prejudecăți. Viețile, culturile noastre sunt formate din multe 

povești care se întrepătrund. iar dacă ascultăm doar o singură poveste despre o altă persoană 

sau o altă țară, ne putem confrunta cu neînțelegeri profunde. 

Prejudecata presupune judecarea unei persoane înainte de a o întâlni. Ea este diferită de 

concepțiile greșite deoarece este foarte rezistentă la probele care i-ar dovedi falsitatea și implică 

emoțiile. Prejudecata este o atitudine ce implică respingerea membrilor unui alt grup față de 

care se manifestă sentimente negative, o antipatie bazată pe generalizare inflexibilă și eronată. 

În esență, prejudecata ar consta deci în evaluarea membrilor unui grup pe baza imaginii 

stereotipe asupra grupului respectiv. Prejudecățile sunt asociate cu atitudinile negative față de 

un anumit grup de oameni. În timp ce stereotipurile furnizează informații cu privire la 

caracteristicile grupului de persoane cu care se comunică, prejudecata este, în fond, asociată cu 

sentimente sau emoții (în cea mai mare parte negative) față de acest grup. Prejudecățile sunt 

formate, de regulă, la nivel de subconștient și, prin urmare, este dificil să fie modificate. Va fi 

nevoie de eforturi considerabile și de un nivel ridicat de motivare pentru schimbarea 

prejudecăților, mai ales în cazurile în care schimbarea pozitivă vizează comportamentul 

anumitor grupuri de persoane. 

Stereotipurile și prejudecățile afectează relațiile interculturale în mai multe feluri. 

Persoanele cu stereotipuri și prejudecăți negative puternice pot alege să lucreze într-un mediu 

care minimizează șansele de contact cu persoanele din grupul antipatizat. Stereotipurile și 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

61 
 
 

prejudecățile afectează puternic calitatea interacțiunilor între persoane cu apartenențe culturale 

diferite. 

După Șt. Prutianu există douăsprezece surse de gafe interculturale: tabuurile, statutul 

femeii în raport cu bărbatul, maniera de a arăta respectul, percepția spațiului și timpului, eticheta 

în afaceri, mesajele nonverbale, limba și translatorul, îmbrăcămintea, argumentația și puterea 

de convingere, mediul politic și religios, prejudecățile și importanța acordată cuvântului scris. 

Tabuuri. Semnificația cuvântului „tabu” este bine-cunoscută. Vom reveni doar cu niște 

amănunte pentru a reaminti lucruri esențiale. La începuturi, cuvântul Tabu semnifica o 

interdicție, cu caracter sacru, încălcarea căreia aducea cu sine sancțiuni grave. Altfel spus dacă 

un tabu era încălcat, zeii pedepseau persoana vinovată. Astăzi există o mulțime de interdicții, 

de la obiecte până la cuvinte sau expresii proscrise. Tabuurile diferă în funcție de culturile în 

care apare. 

Pentru români, carnea de porc ține de normalitate, ba chiar poate fi considerată simbolul 

Crăciunului. Însă nu același lucru putem spune despre tarile islamice. Pentru acestea, carnea de 

porc este considerată a fi chiar un tabu. Mai mult decât atât, chiar și alcoolul este tabu, chiar 

dacă islamiștii consumă alcool. Spre exemplu, în țările islamice, carnea de porc este un tabu. 

De asemenea, în general, musulmanii nu consumă alcool. Din această cauză este contraindicat 

să propui sau să ceri alcool dacă ești oaspetele unui arab.  

La români, gestul de a da din cap înainte și înapoi înseamnă da, iar mișcarea capului de 

la stânga la dreapta înseamnă nu. Însă nu aceeași semnificație are și la bulgari, de exemplu. În 

Bulgaria și Albania, gesturile sunt exact invers decât la români. Altfel spus, pentru a spune nu 

printr-un gest al capului, bulgarii si albanezii fac mișcări înainte și înapoi, iar pentru a spune 

da, mișcările sunt de la stânga la dreapta. 

Trebuie, de asemenea, să știm că gestul degetelor care arată „OK” are semnificații 

diferite. În unele țări mediteraneene este gestul homosexualității, în Franța semnifică zero, iar 

în Japonia înseamnă bani. Pe lângă aceste semnificații, semnul OK făcut cu degetul arătător are, 

în unele tari, înțelesuri obscene. 

În unele țări, unele daruri, pot fi interzise. Spre exemplu, nu poți merge la un englez cu 

o cravată, pentru că de obicei, ei poartă cravatele clubului din care fac parte. Pentru japonezi, 

cifra patru este un tabu. Ea semnifică ghinion și moarte. Din acest motiv, este recomandat ca să 

nu amintim această cifră sau să nu o folosim. La fel se întâmplă cu numărul 13 pentru europeni. 

Statutul social al femeilor este încă o sursă de gafe. În diferite culturi relația dintre bărbat și 

femeie este privită diferit. De obicei, Orientul și Occidentul au opinii totalmente diferite asupra 

acestei relații. Cultura noastră conține elemente atât occidentale , cât păstrează și o moștenire 

orientală în această privință. În țările islamice femeia nu are dreptul să stea cu bărbatul la aceeași 

masă. Ea este lipsită de putere și de libertate. Orice relație cu un străin este interzisă. 

În Europa Occidentală condiția femeii în raport cu bărbatul este aceeași. Dar acest lucru 

trezește o mulțime de nedumeriri. Dacă femeia este egală în totalitate cu bărbatul, atunci cum 

rămâne cu gesturile curtenești de genul sărutatului mânii sau deschiderea ușii, pentru ca să 

treacă o damă? În general, în țările în care curentele feministe au schimbat modalitatea de 

comportament a bărbatului, gesturile care demonstrează atitudini prea feminine sau masculine 

(a lăsa o femeie să o ia înainte pe culoar) trezesc opinii negative.  În cultura arabă, ca și în cea 

a rromilor, soțiile se cumpără. În plus, în cultura arabă, a trimite o femeie să negocieze o afacere 

este ca o ofensă la adresa partenerilor de afacere. 

În Occident, teoretic, se merge pe principul egalității dintre sexe, însă apar alte 

probleme, cum ar fi sărutul mâinii femeilor. Este un gest care poate fi făcut într-o seara în doi 

sub teiul lui Eminescu, dar în afaceri poate fi considerat un gest penibil. În schimb, în Europa 

Estică acest gest încă se face în public.  



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

62 
 
 

De asemenea, există și tari, cum ar fi Nigeria, în care sărutatul mâinii femeilor este 

considerat un gest foarte intim și care poate fi făcut doar de către soț. 

Femeilor din cultura românească li se pare un gest absolut normal, care ține de respect, 

ca bărbatul să le acorde întâietatea la intrarea într-o clădire sau să le ajute cu bagajul. Cu 

surprindere pentru ele, trebuie precizat că nu la fel se întâmplă și în alte culturi. În Occident 

aceste gesturi pot fi considerate ofensatoare și trezesc suspiciuni. 

În SUA, dacă privești prea mult o femeie, e posibil să fii acuzat de hârțuire sexuală. „Ca 

regulă generală, în Orient, femeia este cea care taie privirea, iar în Occident, mai curând bărbatul 

este cel care coboară privirea.” (Prutianu) 

Pentru țările considerate masculine (Japonia, Austria, Germania și țările islamice) sunt 

importante vârsta, sexul, titlul, rangul social. În multe țări islamice tânărul este obligat să se 

ridice în picioare în momentul în care în cameră intră cineva mai în vârstă. Pentru culturile reci 

(Germania, Japonia) sunt acceptate doar formulele oficiale și sunt interzise adresările critice la 

adresa oricărui compatriot, chiar dacă partenerul dumneavoastră nu îl cunoaște. În culturile 

orientale este normal ca doi oameni care fac cunoștință să facă schimb de cadouri. Salutul 

obișnuit în Japonia este plecăciunea adâncă, cu spatele și cu gândul rigid. Cu cât mai mult 

respecți persoana, cu atât te vei apleca mai mult. În lumea arabă salutul obișnuit este „Salaam 

alaykum”(pace ție), însoțit de o strângere de mână sau de un sărut pe obraji. 

Un alt indicator important este maniera de a percepe timpul și spațiul. Punctualitatea 

este adeseori una dintre sursele conflictelor interculturale. Noi latinii, și arabii nu facem mare 

problemă din punctualitate. Știm foarte bine din proprie experiență că poporul român consideră 

drept normal să întârzie la o întâlnire cu 15 minute cel puțin. Nu mai vorbim despre ritualul 

întârzierii la nunți, cumetrii, face deja parte din cultura națională a noastră. Pentru arabi situația 

este similară. Altfel însă este situația țărilor scandinave, germanice, britanicii sau nord- 

americanii. Știm că germanii sunt obsedați de punctualitate. În general, pentru orice popor care 

consideră punctualitatea o valoare morală, timpul este foarte prețios. Din aceste considerente, 

ar fi frumos să venim la timp la întâlnirea cu asemenea persoane. 

Zona personală este un al doilea cerc invizibil. Gradul de familiaritate al interlocutorilor 

este la fel ridicat, pentru că soția, copiii, prietenii pot locui bine în ea. Astfel se explică de ce 

devenim geloși. În momentul în care un străin violează zona personală a partenerilor noștri se 

activează instinctul nostru de proprietate. În diferite culturi, zona personală este diferită. Anglo- 

saxonii suportă foarte greu aglomerațiile, deci zona lor personală este mai mare decât cea a 

japonezilor, care sunt obișnuiți cu spații restrânse. 

Zona socială este rezervată contactelor sociale, relațiilor profesionale. Aici se întâlnesc 

de obicei colegii de serviciu. Dacă vă asumați riscul să interveniți în zona socială a partenerului 

dumneavoastră într-un moment nepotrivit, puteți irita sau deranja. Dacă învățăm să respectăm 

distanța socială putem domina sau intimida pe cineva. Zona publică este cea mai deschisă și 

cea mai îndepărtată de persoană. Este vorba mai degrabă despre discursuri publice decât de o 

comunicare interpersonală. 

Contextul religios și politic este foarte important când doi reprezentanți ai diferitor 

culturi comunică. Aici putem include și maniera de a ne îmbrăca. Nu ne putem permite, în țările 

arabe, să purtăm haine decoltate, iar în China și Japonia nu vom purta haine albe, pentru că 

semnifică doliul. Este recomandat să fim atenți și la formula de adresare. Cu un german vom 

comunica de pe poziții oficiale. Cu americanii sau francezii putem trece rapid la utilizarea 

numelui mic, iar japonezii sunt foarte formaliști în tot ceea ce fac, inclusiv în comunicare. Sunt 

foarte multe lucruri de spus și de accentuat în acest curs și specific acestui subiect. Doar că 

spațiul nu ne permite desfășurarea subiectului. Și nici nu intră în obiectivele propuse. Un lucru 

este esențial: în orice cultură te-ai afla, bunele maniere sunt bine-venite. Învățați, dacă mergeți 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

63 
 
 

în altă țară câteva cuvinte în limba vorbită. Fiți zâmbitori și curtenitori, iar dacă vedeți că nu 

știți ceva, întrebați foarte politicos, căci vă va răspunde oricine. 

Unele stereotipuri sunt doar niște mituri, alte prejudecăți exprimă adevărul. De exemplu: 

Germanii sunt bine organizați. Faptul că nemții își planifică nu numai întâlnirile de muncă pe 

termen lung, ci și vacanța, este o afirmație corectă. Stereotipul că germanii beau multă bere, 

mănâncă cartofi și cârnați, este un mit. Germania este țara din lume cu cel mai mare număr de 

fabrici de bere și tipuri de bere. Acestea și alte fapte fac ca dezvoltarea imaginii să fie plauzibilă 

„Nemții” beau multă bere. 

Americanii sunt patrioți și mândri de țara lor. Este un adevăr, mulți oameni au un steag 

al SUA în grădinile din fața caselor. Stereotipul că americanii mănâncă doar fast-food, este doar 

jumătate de adevăr. Cu toate acestea, există de fapt mai multe lanțuri de fast-food în SUA decât 

în Germania sau în altă țară.  Francezii lucrează puțin, fac greva din orice motiv sau pleacă în 

vacanță. În Franța timpul de lucru legal este de doar 35 de ore pe săptămână. Grevele au o lungă 

tradiție în Franța. În Franța, dreptul la grevă este consacrat în constituție ca un drept 

fundamental individual. Grevele politice sunt oficial ilegale, dar grevele împotriva anumitor 

probleme sociale și economice au loc foarte des. Francezii nu sunt punctuali - este un adevăr. 

Punctualitatea nu este o virtute în Franța. Când sunt invitați, francezii pot să întârzie de la 15 

până la 30 de minute. Englezii par puțin rezervați în conversație este un adevăr. Ei au grijă să 

nu pătrundă prea adânc în intimitatea celuilalt. Întrebările personale precum ocupația, starea 

relației și vârsta sunt de obicei evitate. Cel mai bun mod de a începe sau de a încheia o 

conversație este să vorbești despre vreme. 

În lumea noastră globalizată, nimeni nu este afectat de contactul cu oameni din alte 

culturi. Comunicarea interculturală are loc atât în viața de zi cu zi, cât și în cea profesională. 

Comunicarea interculturală a devenit din ce în ce mai esențială, deoarece companiile își extind 

afacerile pe piețele globale, guvernele negociază peste granițe și milioane de oameni studiază 

și lucrează în alte țări decât cele natale. Înțelegerea între oameni din culturi diferite poate fi 

uneori foarte dificilă. Cu toate acestea, comunicarea interculturală de succes poate fi învățată. 

Comunicarea interculturală în măsură deplină poate fi realizată ținând seama de prezența 

stereotipurilor în rândul grupurilor naționale la care aparțin oamenii. Stereotipul social se 

dovedește adesea fals și joacă un rol conservator, formându-se concepții greșite despre ceea ce 

se întâmplă. 

  

Bibliografie: 

Giddens, Anthony, Sociologie, Editura ALL, București, 2000; 

Pease, A. Limbajul trupului. Cum pot fi citite gândurile altora din gesturile lor, Editura 

Polimark, București, 2002; 

Prutianu, Ş. Antrenamentul abilităților de comunicare – Volumul I, Editura Polirom, Iași, 2004; 

Prutianu, Ș. Comunicare și negociere în afaceri, Editura Polirom, Iași, 2000; 

Samovar, L. A., & Porter, R. E. Communication between cultures. Belmont, CA:Wadsworth, 

1991; 

Șerbănescu, A. Cum gândesc și cum vorbesc ceilalți. Prin labirintul culturilor, Editura Polirom, 

Iași, 2007; 

https://www.psychologytoday.com/intl/blog/the-scientific-fundamentalist/200804/all-

stereotypes-are-true-except-i-what-are-stereotypes. 

 

 

 

 

https://www.psychologytoday.com/intl/blog/the-scientific-fundamentalist/200804/all-stereotypes-are-true-except-i-what-are-stereotypes
https://www.psychologytoday.com/intl/blog/the-scientific-fundamentalist/200804/all-stereotypes-are-true-except-i-what-are-stereotypes


 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

64 
 
 

INTERCULTURALITATEA – 

 SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

 

MARIANA BĂDESCU 

  

Dinamica socială a primelor două decenii ale secolului XXI a adus în fața lumii 

contemporane un șir de provocări. Aceste provocări s-au manifestat și la nivel cultural.  Astfel 

că, în învățamânt s-a pus accentul pe crearea unei educații interculturale, menite să realizeze 

un echilibru la nivel economic, social, cultural și pedagogic. 

 Educația interculturală desemnează toate activitățile pedagogice care sunt  orientate 

către relațiile care se stabilesc între grupurile etnice. Ea vizează atât școlile, cât și comunitățile 

în care se află acestea.  Atunci când ne referim la educația interculturală,  ne referim la o serie 

de schimbări precum: revalorizarea culturilor de origine ale elevilor, sensibilizându-i la 

diversitatea culturală, oferirea de sprijin copiilor imigranți prin conformarea acestora la normele 

școlare locale cu scopul de a le maximiza șansele de reușită școlară și profesională. 

 Încurajând atitudinea interculturală se deschide calea spre dialog și comunicare între 

grupurile culturale, cu consecințe benefice asupra înțelegerii dintre ele. Prin cultivarea unor 

valori precum: respectul pentru celălalt, toleranță față de diversitate, complementaritatea dintre 

valori, școala poate fi în măsură să fructifice bogăția potențială a multiculturalității fără a anula 

identitatea niciunei culturi. 

 Pentru a ajunge la înțelegerea unei culturi, trebuie să abordăm perspectiva interioară, nu 

cea obiectivistă. Comunicarea este considerată drept ”miezul culturii, cunoașterii și 

comportamentului social.”  Aceasta reprezintă abilitatea de a comunica verbal și nonverbal cu 

indivizi din alte culturi, astfel încât toți cei care participă la comunicare să codifice și să 

decodifice mesajele comunicate și să evite pe cât posibil interpretările și evaluările eronate. 

 Interculturalitatea aduce cu sine o matrice nouă a comunicării ce vizează o deschidere  

de la comunicarea interpersonală și socială spre comunicarea interculturală. Se impune o 

schimbare de paradigmă în care Eul și Altul sunt complementari și conviețuiesc la un loc. 

Din punctul de vedere al integrării europene și euro -atlantice, școala trebuie să aibă ca 

scop asigurarea coerenței existențiale și a identității individului în condiții de eficiență socială 

și interculturală.  

 Pentru ca oamenii să surprindă nuanțat dinamica actului de comunicare interculturală, 

școala trebuie să faciliteze exercițiul comunicării prin promovarea interacceptării prin 

cunoaștere și respectare în fapt a individualității fiecărui elev. Adevărata provocare este poate 

aceea, de a oferi experiențe de comunicare benefice, care să permită ieșirea din sine și să se 

îndrepte către deschiderea spre celălalt, ceea ce poate implica uneori lupta cu propriile 

prejudecăți și stereotipuri și reconsiderarea acestora. 

 Educația interculturală promovează principii precum: empatia (încurajarea individului 

de a se preocupa de ceilalți), solidaritatea (atenuarea inegalității și injustiției sociale), respectul 

intercultural (deschizând o cultură străină, îl invităm pe celălalt să ia parte la propria noastră 

cultură), lupta contra naționalismului (educația are misiunea de a înlătura prejudecățile, de a 

deschide calea spre un dialog sincer între popoare diferite fără riscul apariției naționalismului). 

 În cadrul societăților democratice, educația interculturală vizează pregătirea viitorilor 

cetățeni, astfel încât aceștia să poată face o alegere foarte bună în contextul înmulțirii sistemelor 

de valori. De asemenea, contribuie la ieșirea individului din starea de confuzie în care se află 

odată cu pășirea într-un alt teritoriu cultural, oferindu-i mijloace de a regăsi echilibrul. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

65 
 
 

 

 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 
 

 

Prof. Roată Paul 

Școala Gimnazială ,,Ion Preotu,, Troianul 

 

           

Interculturalitatea nu doar că promovează diversitatea, dar și contribuie la formarea unei 

identități naționale complexe, în care elementele tradiționale se îmbină cu influențe externe, 

consolidând astfel caracterul unui popor. 

          Într-o lume globalizată, interculturalitatea devine tot mai relevantă în definirea identității 

unui popor. Conceptul de interculturalitate presupune un schimb activ și respectuos între culturi 

diferite, care se influențează reciproc, fără a pierde trăsăturile proprii ale fiecărei culturi.  

1. Definirea interculturalității 
          Interculturalitatea este un proces prin care indivizi sau grupuri din culturi diferite 

interacționează, înțelegându-se reciproc și respectând diferențele dintre ei. Aceasta nu se 

limitează doar la acceptarea diversității, ci promovează integrarea valorilor și tradițiilor din 

diferite culturi într-un mod echilibrat. Interculturalitatea nu presupune o uniformizare a 

culturilor, ci o conviețuire armonioasă, în care fiecare cultură păstrează trăsăturile definitorii.           

          Interculturalitatea este termenul ce denumește contactul dintre culturi, existența unui 

dialog între acestea și nu în ultimul rând interacțiunea și influența pe care o primesc reciproc. 

          Se vorbește din ce în ce mai des despre interculturalitate ca o stare de fapt într-un nou 

mileniu al politicii globale și al comunicării inter-etnice.  

          Interculturalitatea pretinde respect și apreciere din partea grupurilor pentru alte culturi 

din societate, pretinde toleranța unei comunități față de cealaltă comunitate, și în același timp 

pretinde dreptul individului de a părasi propriul grup cultural. 

          În Uniunea Europeana există un ansamblu de țări care încearcă să conviețuiască împreună 

și să se ajute reciproc pe toate planurile (social, economic, cultural etc.); intercuturalitatea este 

indispensabilă pentru că aceasta decurge de la sine. Aceste țări pentru a putea colabora trebuie 

să interacționeze, să comunice, să intre în contact unele cu celalalte. 

          De aceea pentru că există această uniune există și interculturalitate în spațiul european 

care se poate recunoaște pe mai multe planuri. Unul dintre aceste planuri ar fi cel cultural. Fiind 

mai multe țări care colaborează, toate au unele particularități culturale pentru că nu putem fi 

toți la fel, fiecare țară are o identitate culturală și acesta este unul dintre lucrurile cele mai 

importante care le deosebește de celelalte. Chiar dacă ne influențăm unii pe alții asta nu 

înseamnă că trebuie să renunțăm la identitatea noastră, ceea ce ne reprezintă, doar preluăm acele 

aspecte pozitive ce ne avantajează cu acordul țării respective. 

2. Interculturalitatea și formarea identității unui popor 
          Identitatea unui popor nu este un concept fix sau închis; ea este în continuă evoluție, 

influențată de schimbări istorice, economice și sociale. Un popor construiește identitatea nu 

doar pe baza tradițiilor și obiceiurilor proprii, ci și prin integrarea diversității culturale ce 

provine din interacțiunile cu alte culturi.  

          Un exemplu clar al acestui proces poate fi observat în multe națiuni europene, unde 

migrarea și schimburile culturale din trecut au lăsat urme adânci în structura culturală și 

națională. De exemplu, în Italia, influențe culturale ale popoarelor arabe, africane și asiatice au 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

66 
 
 

modelat arhitectura, gastronomie și chiar limbajul, contribuind astfel la construirea unei 

identități mai bogate și mai diversificate. 

3. Interculturalitatea ca factor de îmbogățire a identității naționale 
          Diversitatea culturală adusă de interculturalitate poate deveni o sursă de îmbogățire 

pentru identitatea unui popor. Fiecare cultură are propriile sale valori, tradiții și moduri de 

gândire, iar contactul cu alte culturi permite un schimb de idei și perspective care contribuie la 

dezvoltarea unei mentalități deschise și flexibile. Astfel, identitatea unui popor nu se restrânge 

la un set rigid de trăsături, ci devine mai fluidă, dinamică și capabilă să răspundă provocărilor. 

          De exemplu, în țări precum Statele Unite ale Americii sau Canada, multiculturalismul 

este considerat o valoare fundamentală. Aceste societăți au înțeles că diversitatea culturală nu 

doar că îmbogățește cultura națională, dar și contribuie la crearea unei identități comune, bazate 

pe respectul reciproc și pe aprecierea diferențelor.  

4. Tensiuni între identitatea națională și interculturalitate 
          Totuși, procesul de integrare a diversității culturale nu este lipsit de provocări. În unele 

cazuri, interculturalitatea poate duce la tensiuni, mai ales când se percepe că influențele externe 

amenință sau diluează valorile și tradițiile autohtone.  

          De exemplu, în unele țări europene, integrarea imigranților poate fi o temă sensibilă, iar 

unele grupuri percep diversitatea ca o amenințare la adresa coeziunii sociale și a identității 

naționale. Aceste tensiuni pot fi exacerbate de ideologii naționale sau de temeri legate de 

pierderea controlului asupra culturii proprii. Totuși, în multe cazuri, soluții nu constau în 

respingerea diversității, ci în promovarea unui dialog intercultural sincer, care să ajute la 

înțelegere și respectarea diferențelor. 

          Pluralismul dezvoltă un spațiu social care afirmă predispoziția pentru recunoaștere 

reciprocă, bazându-se pe faptul că în spațiul public, ceea ce contează pentru indivizi e calitatea 

de cetățeni, responsabili, conștienți de diferențele de ordin social, cultural, dar radical 

independenți față de orice grup de apartenență culturală. 

          Astăzi relațiile dintre țări și culturi se dezvoltă fără încetare. Călătoriile, schimburile 

comer-ciale, turismul, congresele științifice sau profesionale multiplică ocaziile de contact între 

culturi. 

          Persoana care pătrunde într-un alt orizont cultural se va vedea confruntată cu un alt sistem 

de percepție a realului, cu un ansamblu de viziuni culturale specifice asupra timpului și 

spațiului, cu un mod diferit de relaționare cu altă persoană în situația creată în consecință trebuie 

să se exploateze simbolurile comune, elementele culturale. 

          Diversitatea etnică și culturală este un aspect tipic al organizațiilor, ceea ce, dacă este 

exploatat în mod conștient și eficient, reprezintă un adaos valoric la profilul unei societăți. În 

același timp diferențele de cultură a muncii existente în interiorul unei organizații pot genera o 

serie de probleme în comunicare. Diferențele în moralul muncii și ierarhia valorilor pot afecta 

negativ colegii obișnuiti cu o altă cultură. 

5. Concluzie 
          Interculturalitatea este un simbol al evoluției identității unui popor într-o lume 

globalizată. Ea aduce cu sine toate oportunitățile de îmbogățire a culturii naționale, cât și 

provocări legate de menținerea echilibrului între păstrarea tradițiilor și deschiderea către 

influențele externe. În cele din urmă, procesul interculturalității poate contribui la consolidarea 

unei identități naționale care este flexibilă, include și capabilă să răspundă diversității lumii 

contemporane.  

          Abordarea interculturalității nu ar trebui să fie văzută ca o amenințare, ci ca o oportunitate 

de a construi o societate mai echitabilă și mai integratoare, în care diversitatea este un element 

esențial. 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

67 
 
 

 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 
 

Profesor Sonia Dincă 

Școala Gimnazială ”Grigore Dimitrie Ghica” 

Peretu, Teleorman, România 
 

Să fii domn e o întâmplare, să fii om e lucru mare! (proverb românesc) 

Una din marile mulțumiri ale vieții e să te știi om bun. 

(Ioan Slavici) 
 

Interculturalitatea reprezintă un concept fundamental în înțelegerea diversității culturale 

și a modului în care diferitele culturi interacționează între ele. În contextul globalizării, 

interculturalitatea devine un simbol esențial al identității unui popor, reflectând nu doar 

trăsăturile proprii ale unei comunități, ci și influențele externe care îi modelează cultura. 

Interculturalitatea se referă la interacțiunile și schimburile între culturi diferite. Aceasta 

nu înseamnă doar coexistența pașnică a diverselor culturi, ci și capacitatea de a învăța unii de 

la alții, de a crea punți între tradiții și valori diferite. Interculturalitatea promovează respectul și 

înțelegerea reciprocă, contribuind la construirea unei societăți mai incluzive. 

Interculturalitatea ca simbol al identității 

1. Cultura ca identitate: Fiecare popor își definește identitatea prin intermediul culturii 

sale. Tradițiile, obiceiurile, limba și arta sunt elemente fundamentale care contribuie la formarea 

identității naționale. Interculturalitatea ajută la evidențierea acestor trăsături unice, dar și la 

integrarea influențelor externe, sporind astfel bogăția culturală. 

2. Dialogul intercultural: Interacțiunile între culturi generează un dialog care poate duce 

la o mai bună înțelegere și acceptare a diversității. Acest dialog contribuie la construirea unei 

identități colective, care îmbină tradițiile proprii cu cele ale altora, promovând astfel o identitate 

dinamică și evolutivă. 

3. Identitate și apartenență: Într-o lume globalizată, identitatea unei națiuni nu mai este 

statică, ci se transformă constant. Interculturalitatea permite indivizilor să se simtă parte dintr-

o comunitate mai largă, fără a renunța la identitatea lor culturală specifică. Această dualitate 

contribuie la dezvoltarea unei identități complexe, care poate include multiple influențe 

culturale. 

Un profesor pentru secolul XXI este conștient de faptul că trebuie să pregătească elevii 

pentru viitor și nu pentru prezent. Acest lucru presupune viziune, iar în plan acțional o 

preocupare sistematică pentru a dezvolta elevilor „abilitățile secolului XXI”: comunicare, 

cooperare, gândire critică, creativitate (Partnership for 21st Century Learning). Se apreciază că 

aceste abilități vor face diferența între cei care sunt și cei care nu sunt pregătiți pentru a face 

față provocărilor secolului XXI. Provocările pentru profesori constau în a crea situații de 

învățare pentru ca elevii să exerseze aceste abilități în contextul disciplinelor din curriculum. 

Noile tehnologii de informare și comunicare pot ușura intruirea, pot să îi confere acesteia noi 

dimensiuni în spațiul virtual (jocuri virtuale, grupuri de discutii, clase mobile, resurse on line, 

proiecte de grup on line, portofolii digitate etc.). Integrarea tehnologiei în practicile de instruire 

aduce experiențele de învățare la un alt nivel și mult mai apropiat de limbajul generației nativilor 

digitali. 

Exemple de interculturalitate 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

68 
 
 

 Arta și literatura: Multe opere literare și artistice reflectă influențele interculturale, 

demonstrând modul în care diferite tradiții pot coexista și se pot îmbogăți reciproc. 

Limba şi literatura română este o disciplină complexă, care cuprinde, în manieră 

integrată, trei componente: componenta lingvistică, aparţinând ştiinţelor limbii, care asigură 

uzul corect, conștient și eficient al limbii; componenta interrelaţională, aparţinând ştiinţelor 

comunicării, care favorizează inserția socială a individului; componenta  estetică  şi  culturală,  

aparţinând  literaturii,  ca  artă  a  cuvântului,  care  asigură dezvoltarea complexă a personalității 

umane. 

Componenta  estetică  şi  culturală  vizează  dezvoltarea  dimensiunii  afective  a  

personalităţii elevului, prin descoperirea și înțelegerea rolului modelator al contextului cultural 

local, naţional şi universal în procesul dezvoltării personale. Studiul literaturii române în relație 

cu literatura străină, la nivelul gimnaziului, respectă  particularităţile de vârstă și interesele de 

lectură ale elevilor și propune o abordare pragmatică, vizând dezvoltarea şi stimularea 

creativității, a libertăţii de receptare și a plăcerii lecturii, cu scopul de a înțelege valorile 

universale și importanța raportării la acestea, în procesul desăvârșirii unei personalități 

autonome. 

Abordarea textului literar, din punct de vedere intercultural, va urmări cu precădere 

dobândirea de noi calităţi inter-relaţionare între elevi, în domeniul culturii generale şi a culturii 

proprii, în particular. Astfel, vom da fiecărui elev şansa de a participa activ în combaterea 

rasismului, xenofobiei şi a discriminării din orice punct de vedere. Educaţia multiculturală este 

considerată un factor de stabilitate democratică, pe când educaţia interculturală presupune o 

nouă abordare a valorilor indivizilor, a tradiţiilor, a obiceiurilor etnice întâlnite în societatea 

contemporană. Profesorului de limba şi literatura română îi revine misiunea de a coordona 

activitatea elevilor, în spiritul comuniunii, de a forma valori, deprinderi bazate pe respectarea 

valorilor culturale, pentru a evita intoleranţa diferenţelor dintre etnii, rase, confesiuni, categorii 

sociale etc.  

Operele literare oglindesc viaţa diferită a etniilor, fie ele rome, maghiare, slave, având 

un conţinut istoric, cu o bogată conotaţie interculturală. Un exemplu în această privinţă este 

textul lui Vasile Alecsandri, intitulat Vasile Porojan, care tratează prietenia dintre Vasile 

Alecsandri, poetul, şi fiul unui ţigan, ceea ce ne evidenţiază una dintre cele mai interesante 

poveşti de viaţă, cu multe învăţăminte, confirmând că etniile sunt mai degrabă convenţii sociale 

şi că ideile preconcepute pot fi învinse prin sinceritate şi apropiere sufletească. Activităţile de 

învăţare pot include, pe lângă exerciţii de înţelegere a unor termeni specifici educaţiei 

interculturale, şi lectura unor astfel de texte, care prin conţinutul lor să aibă ecou în combaterea 

discriminării. Un exemplu de acest gen întâlnim şi în fabula Câinele şi căţelul, de Grigore 

Alexandrescu, în care  morala aduce în discuţie principiul egalităţii între semeni. Însă, un 

exemplu clasic care vizează interculturalitatea este romanul Baltagul de Mihail Sadoveanu, care 

înglobează o serie de clişee etnice: ,,Domnul Dumnezeu, după ce a alcătuit lumea, a pus 

rânduială şi semn fiecărui neam. Pe ţigan l-a învăţat să cânte cu cetera şi neamţului i-a dat 

şurubul. Dintre jidovi, a chemat pe Moise şi i-a poruncit: -Tu să scrii o lege, şi când va veni 

vremea, să pui pe farisei să răstigneasca pe fiul meu cel prea iubit Iisus, si dupa aceea să îndurati 

mult năcaz şi prigonire, iar pentru aceasta eu am să las să curgă spre voi banii ca apele. A chemat 

pe ungur cu degetul şi i-a ales, din câte avea pe lângă sine, jucării: Iaca, dumitale iţi dau botfori 

şi pinteni şi răşină să-ţi faci sfârcuri la mustăţi, să fii fudul şi să-ţi placă petrecerile cu soţii. S-

a înăfăţişat si turcul: Tu să fii prost, dar să ai putere asupra altora, cu sabia. Sârbului i-a pus în 

mână sapa.” Aşadar, la o oră de literatură, profesorul implicat în educaţia interculturală, ar 

trebui să folosească metode şi mijloace de predare-învăţare-evaluare, care să formeze indivizi 

capabili să trăiască armonios într-o lume a schimbărilor majore. Prin urmare, ora de limba şi 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

69 
 
 

literatura română devine un vast atelier de formare a competenţelor care vor pune bazele 

dialogului intercultural între diferitele grupuri din societate. 

Un rol important în educaţia interculturală îl au şi activităţile extraşcolare, care conduc 

la formarea competenţelor specifice care pledează pentru deschidere, comunicare, empatie, 

pentru înţelegerea şi valorizarea logicii fiecărei culturi, apropiate sau depărtate. Componentele 

competenţei 4 interculturale vizează formarea atât de atitudini, cunoştinţe, abilităţi de 

interpretare şi relaţionare, de interacţiune, cât şi abilităţi de reflecţie şi evaluare critică. Toate 

acestea se pot realiza prin: ateliere de muncă pe diferite teme, cluburi interculturale, expoziţii 

de obiecte tradiţionale, prezentări ale costumelor tradiţionale, organizarea de concursuri 

culinare- mâncăruri specifice altor etnii etc.  Gama de activităţi interculturale se poate îmbogăţi 

şi prin organizarea de întâlniri între persoane de culturi diferite, a înfrăţirilor atât între clase şi 

şcoli, cât şi între clase din alte regiuni lingvistice sau chiar din alte ţări, prin colaborarea elevilor, 

prin excursii, proiecte sau schimburi de materiale audio şi video. 

 Gastronomia: Mâncărurile tradiționale sunt adesea influențate de diverse culturi, 

creând o diversitate culinară care este un simbol al identității naționale. 

Profesorul are în fața lui nu doar niște minți agere, dornice de cunoaștere, ci și niște 

suflete curate, gingașe și pline de voioșie. Empatia este capacitatea de a recunoaște și, într-o 

oarecare măsură, de a împărtăși sentimentele unei alte persoane, chiar atunci când aceasta nu le 

exprimă explicit. Ea se poate manifesta atât în cadrul interacțiunilor verbale, cât și pe parcursul 

lecturii unui roman, când cititorul trăiește, alături de personaje, emoții și sentimente diverse. 

Pentru a fi profesor este nevoie de o doză mare de iubire, dăruire și empatie, flexibilitate, 

creativitate și atitudine pozitivă. 

  Profesorul pentru copiii secolului XXI trebuie să îi pregătească pe aceștia pentru un 

drum lung numit viață și să le pună în bagaje curajul, bucuria și încrederea.  

În concluzie, dacă ne dezvoltăm într-un mediu în care sunt induse modele comportamentale și 

de gândire eficiente, ale căror obiective sunt conștientizarea și exprimarea inteligentă a 

emoțiilor, empatia și abilitatea de a le gestiona, cu siguranță evoluăm din aceasta perspectivă 

și avem șansa să devenim persoane înalt funcționale din punct de vedere emotional și pregătiți 

pentru a face față provocărilor pe parcursul întregii vieți. Deşi, generaţia actuală este atrasă de 

noile tehnologii informaţionale, este important să le cultivăm copiilor dragostea pentru lectură, 

cunoaşterea operelor clasice naţionale şi universale, care oferă modele de convieţuire demne de 

urmat. 

Omul nu poate spune nimic din ceea ce nu poate simţi,  

dar poate simţi ceea ce nu poate să spună.. 

Fericitul Augustin 

 

 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 
 

CURIMAN CRISTINA 

ȘCOALA GIMNAZIALĂ VEDEA 

 

Interculturalitatea reprezintă una dintre cele mai actuale tematici ale lumii 

contemporane, fiind esențială pentru definirea identității unui popor și pentru dezvoltarea unei 

societăți bazate pe respect reciproc și dialog. Intr-o lume globalizată, unde granițele culturale 

devin tot mai permeabile, întâlnirea dintre diverse culturi nu mai este doar o oportunitate, ci o 

necesitate pentru conviețuirea armonioasă. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

70 
 
 

Ce este interculturalitatea? 

Interculturalitatea presupune interacțiunea și schimbul de valori, tradiții, obiceiuri și 

norme specifice diferitelor culturi. Aceasta se diferențiază de multiculturalitate, care 

desemnează coexistența pasivă a mai multor culturi într-un spațiu comun, fără neapărat un 

dialog activ între acestea. Prin urmare, interculturalitatea implică schimbul activ, respectul 

reciproc și valorizarea diversității. 

Interculturalitatea și identitatea națională 

Identitatea unui popor este rezultatul unui proces istoric complex, fiind definită de 

limbă, tradiții, religie, valori comune și experiențe colective. Cu toate acestea, nicio cultură nu 

se dezvoltă în izolare completă. De-a lungul istoriei, popoarele au interacționat și au schimbat 

influențe culturale, de la gastronomie și artă, până la instituții politice și norme sociale. 

Prin urmare, interculturalitatea nu este o amenințare la adresa identității naționale, ci o cale prin 

care aceasta poate fi îmbogățită. Interacțiunile interculturale permit unui popor să-și 

reinterpreteze valorile proprii, să se deschidă către noi perspective și să găsească soluții 

inovatoare la problemele cu care se confruntă. 

Beneficiile interculturalității 

1. Promovarea toleranței și a respectului reciproc 

Interculturalitatea ajută la construirea unei societăți mai tolerante, unde oamenii pot coexista 

armonios, indiferent de diferențele culturale. Această abordare contribuie la reducerea 

discriminării și a stereotipurilor. 

2. Inovație și progres social 

Când diverse culturi interacționează, ele pot genera idei inovatoare. Fie că este vorba despre 

artă, știință sau tehnologie, schimburile interculturale au fost adesea motorul progresului. 

3. Consolidarea identității proprii 

Deși poate părea paradoxal, contactul cu alte culturi poate determina o întoarcere către propriile 

rădăcini culturale și o reevaluare a valorilor autentice. Prin comparație și dialog, popoarele pot 

descoperi ceea ce le face unice. 

4. Dezvoltarea competențelor interculturale 

Aceste competențe includ abilitatea de a comunica eficient cu oameni din medii culturale 

diferite, empatia și capacitatea de a rezolva conflicte prin negociere. 

Provocările interculturalității 

Deși benefică, interculturalitatea implică și anumite provocări. Printre acestea se numără 

tendința unor grupuri de a-și proteja identitatea prin izolare, teama de pierdere a valorilor 

tradiționale sau apariția conflictelor interetnice. Este important ca aceste probleme să fie 

gestionate prin politici educaționale și sociale care să promoveze dialogul și integrarea 

armonioasă. 

Educația interculturală - un pilon esențial 

Unul dintre cele mai eficiente mijloace de a promova interculturalitatea este educația. Aceasta 

poate contribui la formarea unei generații de tineri deschiși către diversitate, capabili să 

interacționeze pozitiv cu persoane din medii culturale diferite. Introducerea unor cursuri care 

să abordeze aspecte precum istoria culturilor, valorile comune și importanța respectului reciproc 

poate preveni conflictele și poate stimula colaborarea. 

 

Concluzie 

Interculturalitatea este mai mult decât o simplă interacțiune între culturi; ea reprezintă 

un simbol al adaptabilității și al dinamicii identitare a unui popor. Prin acceptarea și valorizarea 

diversității, societățile moderne pot construi un viitor bazat pe colaborare, respect și progres 

comun. Astfel, interculturalitatea nu doar că îmbogățește patrimoniul cultural al fiecărui popor, 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

71 
 
 

dar devine un fundament solid pentru o conviețuire armonioasă într-o lume din ce în ce mai 

interconectată. 

 

 

ȘCOALA GIMNAZIALĂ “ION PREOTU”  

TROIANUL, TELEORMAN 

 

INTERCULTURALITY - SIMBOL OF A NATION’S IDENTITY 

Interculturalitatea - simbol al identității unui popor 

                                                         
 Participant, 

prof. Diniță Ionica 

 

Este un truism afirmația că societatea noastră actuală devine din ce în ce mai accentuat 

pluriculturală. Se știe, de asemenea, că educația este, în principal, o activitate de transmitere și 

difuzare a culturii. Grație acesteia, cultura se propagă de la o generație la alta, îmbogățindu-se 

și diversificându-se continuu. Spațiul existenței individuale, în acest sfârșit de secol, depășește 

limitele tradiționale ale ambianței originare, de formare și socializare inițiale. Întâlnirea și 

dialogul culturilor, în ciuda distanțelor care le separă în timp și spațiu, sunt inevitabile și, în 

multe cazuri, problematice și complexe. Se pot astfel constata numeroase efecte disfuncționale 

precum eșecul în adaptarea mutuală, ambiguități identitare sau de comportament, refuzul și 

percepția slabă a alterității. 

Problema coexistenței diferitelor culturi în sânul aceleiași societăți este, după părerea 

multora, o sfidare destul de deconcertantă a prezentului și viitorului. Când un individ se situează 

între două culturi există riscul apariției unui dezechilibru transcultural, din cauză că apare o 

tensiune între valorile specifice celor două sisteme culturale; în acest tranzit cultural, individul 

riscă să se „rătăcească", deoarece valorile „vechi" nu sunt (încă) validate și confirmate în cultura 

nouă, de inserție. Se pare că e necesară o anumită perioadă de timp, de acomodare, pentru 

discernerea sau descoperirea valorilor analoge ale „noii" culturi (sau valorile „de substituție"), 

în vederea stabilirii unui referențial valoric restructurat, din perspectiva căruia să se poată 

descifra satisfăcător noul spațiu spiritual. Persoana care pătrunde într-un alt orizont cultural se 

va vedea confruntată cu un alt sistem de percepție a realului, cu un ansamblu de viziuni culturale 

specifice asupra timpului și spațiului, cu un mod diferit de relaționare cu altul. În situația creată, 

trebuie să se exploateze simbolurile comune, elementele culturale asemănaăoare care fac o 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

72 
 
 

bresa și pot facilita „trecerea" dintr-o lume (cu valorile ei) în alta, mai bogată și mai permisivă 

la valori eterogene. Pentru ințelegerea mutuală, este necesară o negociere a sistemului de 

referințe comune între partenerii acestui schimb. Elementele comune se pot converti în 

suporturi pentru catalizarea procesului de integrare. În acest proces, „prima" identitate se va 

eroda (sau va intra) într-o „a doua", pe cale de a se naște, dar care va fi integrantă și mai largă. 

Este naivă tranșarea între valori „rele" și „bune" în materie de cultură. Trebuie păstrate și 

exploatate contextual valorile „vechi", identice sau nonidentice cu cele ale culturii „gazdă". 

Doar astfel individul se va „acorda" cu o multitudine de stimuli culturali, poate diferiți, dar 

importanți, asigurându-se o receptare și o trăire a diversității modalitaților culturale din noul 

mediu. Este foarte plauzibilă necesitatea restabilirii conjuncturale a unei alte ordini de priorități 

axiologice. Dar este obligatorie acumularea și semnificarea tuturor valorilor neexperimentate 

încă, pentru îmbogățirea spirituală a insului, ce este nevoit să se îndrepte spre alte orizonturi 

culturale. Educația interculturală constituie o opțiune ideologică în societățile democratice și 

vizează pregătirea viitorilor cetățeni în așa fel încât ei să facă cea mai bună alegere și să se 

orienteze în contextele multiplicării sistemelor de valori. Adaptarea la mutația și diversitatea 

culturală e necesară atât pentru „minorități", cât și pentru „majoritari", în interacțiunile prezente 

și viitoare. De altfel, demarcația clasică între majoritari și minoritari e tot mai dificil și periculos 

de realizat, în funcție de multiple perspective de referintță, toți indivizii pot fi minoritari, 

racordându-se la subcoduri culturale oarecum diferite „Cine spune intercultural spune în mod 

necesar, plecând de la sensul plenar al prefixului inter-: interacțiune, schimb, deschidere, 

reciprocitate, solidaritate obiectivă. Spune, de asemenea, dând deplinul sens termenului cultură: 

recunoașterea valorilor, a modurilor de viață, a reprezentărilor simbolice la care se raportează 

ființele umane, indivizii sau societățile, în interacțiunea lor cu altul și în înțelegerea lumii, 

recunoașterea importanței lor, identificarea interacțiunilor care intervin simultan între 

multiplele registre ale aceleiași culturi și între diferite culturi" (Micheline Rey, 1984, p. 13). 

Educația interculturala vizează o abordare pedagogică a diferențelor culturale, strategie prin 

care se iau in considerație specificitățile spirituale sau de alt gen (diferența de sex, diferența 

socială sau economică etc), evitându-se, pe cât posibil, riscurile ce decurg din schimburile 

inegale dintre culturi sau, și mai grav, tendințele de atomizare a culturilor. Abordarea 

interculturală, se arată într-o lucrare editată de Consiliul Europei (Antonio Perotti, 1992), nu 

este o nouă știință, nici o nouă disciplină, ci o nouă metodologie ce caută să integreze în 

interogația asupra spațiului educațional datele psihologiei, antropologiei, științelor socialului, 

politicii, culturii, istoriei. Discursul asupra interculturalului își extrage seva din perspectivele 

deschise de conexiunile disciplinare. 

Educația interculturală vizează dezvoltarea unei educații pentru toți în spiritul 

recunoașterii diferențelor" ce există în interiorul aceleiași societăți și mai puțin (sau deloc) o 

educație pentru culturi diferite, ceea ce ar presupune staticism și o izolare a grupurilor. 

Atitudinea interculturală facilitează apariția unei sinteze de elemente comune, ca fundament al 

comunicării și ințelegerii reciproce între diferitele grupuri culturale. Școala, acceptând principii 

precum toleranța, respectul mutual, egalitatea sau complementaritatea valorilor, va exploata 

diferențele spirituale și valorile locale, atașându-le la valorile generale ale umanității. Orice 

valoare locală autentică trebuie păstrată de cei ce aspiră la apropierea de cultura mondială. 

Valorile locale pot funcționa, pentru cultura de origine, ca porți de intrare în perimetrul valorilor 

generale. Credem că valorile particulare veritabile comporta o potențialitate și o disponibilitate 

funciară de deschidere către valorile generale spre care tind ființele umane. Abordarea 

interculturală refuza tentativa folclorică și caricaturală de apropiere a unei culturi, stigmatizarea 

sau ierarhizarea valorică a culturilor. În țările în care fenomenul migratiei este o problema, 

interculturalismul poate fi un instrument eficient pentru a lupta împotriva intoleranței și 

xenofobiei. Această perspectivă poate evita tendințele de dispreț a unor culturi minoritare, dar 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

73 
 
 

deosebit de interesante pentru zestrea culturală a umanității. Interculturalismul este „un 

instrument pentru ameliorarea egalizării șanselor și a inserției optimale a populatiilor străine, 

europene sau nu, în viața economică și socială, punând în practică dorința de întărire a 

drepturilor pentru toți și, de aici, chiar dezvoltarea democratiei" (Eric Bouchez, Andre de 

Peretti, 1990, p. 139). 

 

BIBLIOGRAFIE: 

Cucoş,C. (2000). Educaţia.Dimensiuni culturale şi interculturale, Editura Polirom, Iași 

Vrasmas,E., (1999). Educaţia copilului preşcolar, Editura Pro Humanitate, București 

Pierre Dasen,C., Perregaux, M., R., (1999). Educaţia interculturală, Editura Polirom 

 

 

MANAGEMENTUL CLASEI INCLUZIVE 

 

Prof. Vlad Alina, Școala Gimnazială  

,,Alexandru Deparățeanu”Roșiorii de Vede    
 

În sens larg, managementul este activitatea complexă de concepere, pregătire, 

organizare, coordonare și administrare a elementelor implicate în atingerea unor obiective. 

„Managementul este procesul în care managerul operează cu trei elemente fundamentale - idei, 

lucruri și oameni – realizând prin alţii obiectivele propuse” (A.Mackensie,1969) 

Managementul educațional este „ştiinţa şi arta de a pregăti resursele umane, de a forma 

personalităţi, potrivit unor finalităţi acceptate de individ şi de societate sau o anumită 

colectivitate. El cuprinde un ansamblu de principii şi funcţii, de norme şi metode de 

conducere care asigură realizarea obiectivelor sistemului educativ (în ansamblu sau la 

nivelul elementelor componente), la standarde de calitate şi eficienţă cât mai înalte.” (Ioan 

Jinga) 

Managementul educaţional se referă la teoria şi practica managementului general, 

aplicate sistemului şi procesului de învăţământ, organizaţiilor şcolare şi claselor de elevi. 

La nivelul instituției de învățământ managementul se structurează în: 

• managementul de vârf –nivelul conducerii; 

• managementul pe domenii –nivelul comisiilor/catedrelor/compartimentelor; 

• managementul clasei - nivelul colectivelor de elevi. 

Activitatea managerială la nivelul  clasei presupune: planificare, organizare, 

comunicare, conducere,  coordonare, îndrumare, motivare, consiliere, control și evaluare. 

Implicit rolurile manageriale ale cadrului didactic sunt cele de: 

• planificare (orarul clasei, structurarea conţinuturilor, determinarea activităţilor, sarcinilor și 

obiectivelor/ competențelor specifice); 

• organizare (activităţile clasei, programul, formele de organizare); 

• comunicare (stabileşte canalele de comunicare şi repertoriile comune); 

• conducere (direcţionează procesul asimilării şi formării elevilor apelând la normativitatea 

educaţională); 

• coordonare (urmăreşte realizarea sincronizării dintre obiectivele individuale ale elevilor cu 

cele ale clasei, contribuie la coeziunea de grup); 

• îndrumare (oferă modalități de susţinere a comportamentelor  şi reacţiilor elevilor); 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

74 
 
 

• motivare (motivează elevii prin întăriri pozitive şi negative, formulează aprecieri verbale şi 

reacţii nonverbale); 

• consiliere (oferă suport în activităţile şcolare şi extraşcolare, intervine în orientarea  şcolară şi 

profesională); 

• control (reglează , ajustează  activităţile elevilor); 

• evaluare (aplică instrumente de evaluare, foloseşte prelucrări statistice în vederea elaborării 

unor aprecieri și a unor planuri de ameliorare). 

 

Managementul climatului educaţional vizează atât  sistemul de relaţii (profesor –elevi, 

elevi– elevi, elev – grup, relaţiile cu parteneri externi), cât  şi sistemul de reguli, norme şi 

proceduri care reglementează desfăşurarea activităţii educaţionale. 

Normele reprezintă valori ale grupului clasă. Ele trebuie să fie stabilite de întregul grup 

nu impuse din afară. Scopul normelor explicite sau implicite (ascunse) este acela de a modela 

comportamentele elevilor în raport cu valorile grupului. 

Regulile , indiferent de natura lor, (de comportare, de igienă, de securitate etc) trebuie 

urmate cu precizie şi nu se pot negocia. 

Procedurile sunt modalităţile prin care se realizează activităţile în cadrul clasei şi 

exprimă comportamente simple. Ele sunt produsul unor negocieri dintre profesorul manager şi 

clasă.  

Structurile dimensional-practice de abordare a clasei de elevi (cf. Iucu R. Managementul 

clasei de elevi) sunt: ergonomică, psihologică, psihosocială, normativă, relaţională, 

operaţională şi creativă. Acestea sunt responsabile de eficiența intervenţiilor cadrelor didactice 

în situaţiile educaţionale concrete. 

  Dimensiunea ergonomică se referă la dispunerea mobilierului în sala de clasă, 

vizibilitatea (în sensul poziţionării elevilor în bănci) și pavoazarea/amenajarea sălii de clasă; 

Dimensiunea psihologică se referă la capacitatea de învăţare a elevilor. Elementele 

centrale ale dimensiunii psihologice sunt reprezentate de cunoaşterea, respectarea şi exploatarea 

particularităţilor individuale ale elevilor; 

Dimensiunea socială se referă la clasă ca la un grup social, la structura informaţiei 

sociale în grupul clasă; 

Dimensiunea normativă se referă la normativitatea în clasa de elevi, la conflictul 

normativ; 

Dimensiunea operaţională se referă la proceduri și strategii de intervenţie ale cadrului 

didactic, la conformare și complianța comportamentală în clasă; 

Dimensiunea inovatoare se referă la schimbările din domeniul structurilor şi practicilor 

învăţământului ce au drept scop ameliorarea sistemului. 

Organizarea clasei poate influenţa hotărâtor învăţarea elevilor, de aceea se recomandă: 

• aşezarea copiilor cu dizabilități de vedere departe de sursele de lumină și cât mai aproape de  

profesor şi de tablă; 

• pentru integrarea elevilor cu dizabilități de auz, maniera cea mai eficientă de organizare 

spațială a clasei este așezarea băncilor elevilor în semicerc, permitându-se astfel citirea labială 

și o comunicare simetrică; 

• modificarea modului de dispunere a mobilierului poate fi necesară și în cazul copilului cu 

dizabilități fizice/locomotorii dacă acesta folosește fotoliul rulant sau materiale tehnice 

ajutătoare, poate fi necesară și construirea unor rampe și căi de acces în școală;  

• pentru integrarea elevilor cu deficiențe mentale ușoare, o posibilă soluție poate  fi organizarea 

clasei pe centre de interes. În aceste centre de activitate se pune la dispoziția elevilor un bogat 

sortiment de materiale care permit alternarea stilurilor de învățare și a aptitudinilor de 

dezvoltare; 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

75 
 
 

• schimbarea periodică a  colegului de bancă asigură o mai bună socializare între elevi şi evită 

marginalizarea elevilor cu cerințe educative speciale; 

• utilizarea spaţiul din afara clasei pentru desfăşurarea lecţiei de câte ori este posibil. 

  

În ceea ce privește procesul de învățare în clasa incluzivă, pentru eficientizarea acestuia, 

UNESCO a elaborat un pachet de resurse pentru profesori în care sunt prezentate strategii de 

sprijinire a învățării pentru toți elevii din clasă precum: 

• învățarea interactivă ca o modalitate permanentă de lucru; 

• negocierea obiectivelor  se referă la discutarea obiectivelor acțiunii de învățare, deoarece 

fiecare participant la acest act ( profesor și elev) are ideile, experiențele si interesele personale 

în funcție de care se proiectează activitatea didactică; 

• demonstrația, aplicația și feedbackul se referă la faptul că orice proces de învățare este mai 

eficient dacă informațiile prezentate sunt demonstrate și aplicate în situații reale de viață; 

• modalități  de sprijin în actul învățării pentru elevii integrați – cele mai utile și eficiente sunt: 

asigurarea confortului socioafectiv, învățarea în perechi, echipă sau cuplu de profesori în 

predare, colaborarea între elevi, părinții ca parteneri în învățare, comunicarea cu specialiști din 

afara școlii, implicarea comunității prin structuri și instituții, perfecționarea continuă a școlii și 

a profesorilor; 

• evaluarea continuă a învățării – oferă un reper permanent față de care profesorul își poate  

optimiza intervenția în actul învățării, iar elevul își poate testa capacitatea de a oferi soluții 

valide situațiilor diverse de învățare. 

În condițiile elaborării unui program de intervenție individualizat pentru elevii cu cerințe 

educative special,  este necesară respectarea cerințelor referitoare la: 

- evaluarea copilului din punct de vedere medical, psihologic, pedagogic și social; 

-  stabilirea obiectivelor ce trebuie realizate;  

- identificarea metodelor și mijloacele necesare  pentru a atingerea obiectivelor; 

-  stabilirea conţinuturilor intervenţiei;  

- delimitarea perioadei  de intervenţie; 

- stabilirea criteriilor minimale de apreciere a progreselor; 

- stabilirea metodelor şi instrumentelor de evaluare; 

- precizarea modului de revizuire periodică a programului de intervenţie.  

Reușita unui program de intervenție individualizat depine în mod esențial de vârsta 

copilului; s-a demonstrat că intervenţia timpurie şi stimularea precoce a copilului în toate 

domeniile vieţii, răresc considerabil frecvenţa cazurilor de copii cu cerințe educative speciale.  

Un rol important în acest sens îl are familia, fiind primul mediu care contribuie la dezvoltarea 

copilului. 

 

BIBLIOGRAFIE 

Dumitru. A.,(2011), Consilierea educațională,Modulul 5,Dezvoltarea profesională a cadrelor 

didactice  din mediul rural prin activități de mentorat; 

Gherguţ,A., (2006), Psihopedagogia persoanelor cu cerinţe speciale, Strategii diferenșțiate  și 

inclusive în educație, Editura Polirom, Iaşi ; 

Tîrcă., A., (2011), Management educațional, Inovaţie şi performanţă în dezvoltarea profesională a 

cadrelor didactice din mediul urban; 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

76 
 
 

 

PORTUL POPULAR DIN MUNTENIA 

 

PÎRVULEȚU ANGELICA DANIELA 

ȘCOALA GIMNAZIALĂ ANGHEL MANOLACHE,  

SCRIOAȘTEA, TELEORMAN 

 
Portul românesc tradiţional reprezintă îmbrăcămintea românului atât în zile de lucru cât 

şi în zile de sărbătoare. Costumul femeiesc este alcătuit din cămaşa dreaptă sau de purtat în zile 

de lucru sau ie, catrinţe, fote, vâlnice, brâie, iar costumul bărbătesc este alcătuit din cămaşă, 

cioareci, iţari. Obiectele de încălţăminte, maramele, ştergarele ciorapii de lână, obielele şi 

podoabele fac şi ele parte din costumul românesc tradiţional. 

Costumul tradiţional românesc s-a purtat şi se mai poartă şi astăzi în unele părţi ale ţării, 

însă a fost supus evoluţiei continue datorită schimbărilor din societatea românească, convieţuirii 

cu alte etnii, legăturilor comerciale, vecinătăţii cu alte popoare. Portul românesc este 

caracterizat prin unitate şi continuitate. Unitatea este dată de trăsăturile portului din întreaga 

ţară, cum ar fi componenţa costumului, materia primă din care se confecţionau piesele de 

îmbrăcăminte, croiul, cromatica sau punctele de cusătură, iar continuitatea reprezintă drumul 

parcurs de-a lungul anilor. 

Străbătută în secolele precedente de vechile drumuri comerciale care legau Orientul de 

Occident şi de binecunoscutele trasee ale transhumanţei oierilor transilvăneni, care îşi iernau 

turmele în bălţile Dunării, Muntenia a beneficiat de timpuriu de un statut privilegiat în ceea ce 

priveşte schimburile culturale interzonale şi accesul la diverse categorii de materiale noi, 

vândute prin sate de către “marghidani” (vânzători ambulanţi).  

Firul metalic auriu şi argintiu, arniciul colorat, mătasea, fluturii (paietele) şi mărgelele 

folosite în broderia şi alesăturile pieselor de costum, încă de la sfârşitul secolului al XVIII-lea, 

au contribuit la înnobilarea acestora şi la diversificarea paletei lor cromatice. În partea de sud a 

Munteniei – zonele etnografice Vlaşca, Ilfov, Teleorman – costumul tradiţional aduce în atenţie 

câteva elemente ce trădează influenţă balcanico-orientală: croiul “poturilor” (pantaloni 

bărbăteşti cu turul foarte larg), folosirea găitanelor negre de mătase şi a celor colorate pentru 

decorarea hainelor groase din dimie, adoptarea de către femei a “fesului”, “chemeleţului” şi a 

monedelor de aur (“icuşari” şi “mahmudele”) pentru găteala ceremonială a capului. 

Ansamblu vestimentar de o remarcabilă valoare artistică, costumul tradiţional din 

Muntenia, indiferent de zona etnografică, a contribuit semnificativ la afirmarea portului popular 

ca formă semnificativă a creaţiei ţărăneşti şi dezvoltarea patrimoniului etnografic românesc. 

Varietatea soluţiilor plastico-decorative, rafinatele armonii cromatice şi originalitatea 

interpretărilor diverselor categorii de motive au generat o expresie estetică inconfundabilă 

pentru fiecare tip de piesă.  

 

Portul popular femeiesc 

Ia, fota şi marama acestor costume sunt, fiecare, un exemplu de performanţă 

tehnologică şi măiestrie artistică. Maramele impresionează prin lungimea şi decorul ales cu fir 

auriu, bumbac alb şi mătase colorată. La cămăşi, modul de structurare a decorului pe mâneci, 

respectă totdeauna poziţia altiţei, încreţului şi a râurilor dar introduce totuşi unele elemente de 

particularizare, care ilustrează principiul unităţii în diversitate. Pânza are  margini portocalii, 

mânecile sunt foarte lungi şi motivul “fuşti”, este lucrat cu arnica negru sau roşu şi fir auriu sau 

argintiu. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

77 
 
 

Mâneca răsfrântă, încreţul policrom urmat de râuri sau o blană de motive, potenţate 

vizual prin adăugare de paiete şi mărgele, definesc zona Teleorman. 

În ceea ce priveşte fotele, în ambele zone decorul este plasat pe poale şi pulpene, fiind 

ales cu fir auriu şi argintiu pe fond negru, roşu, albastru sau alb. Exceptând această compoziţie, 

fota teleormăneană, de mai mici dimensiuni, se poartă asociată în faţă cu o zăvelcă armonizată 

cromatic şi compoziţional cu fota. Nota distinctivă a fotei este repartizarea decorului de jur-

împrejurul laturilor formând un chenar ce lasă în centru, un mic spaţiu nedecorat. 

Pentru eleganţa şi preţiozitatea materialelor, iile, fotele şi maramele muscelene, au fost 

adoptate în multe zone ale ţării ca embleme ale costumului naţional. 

 

Portul popular bărbătesc din Muntenia 

Înainte de a începe prezentarea foarte pe scurt a portului popular bărbătesc, trebuie să 

menţionăm faptul că acesta nu diferă foarte mult în raport morfologic şi cromatic de celelalte 

regiuni învecinate, aşa cum o face costumul femeiesc. 

  Ca şi ia pentru costumul femeiesc, cămaşa constituie un element important în portul 

bărbătesc, în zona cercetată distingându-se următoarele tipuri: cămaşa ţărănească cu clini, cu 

fustă şi cu barbure. Cămaşa bărbătească de lucru se diferenţiază de cea de sărbătoare, în sensul 

că ea este mai puţin ornamentată sau deloc. 

Cămaşa are trupul împreună cu poalele şi se croieşte dintr-o bucată de pânza de circa 

200 cm, de lăţimea 43 cm, în care se face o gaură pentru introducerea acesteia pe cap. Cămaşa 

se lărgeşte prin introducerea în părţi a unor clini care variază ca număr în funcţie de mărimea 

celui care urma s-o poarte. 

     Cămaşa cu clini, mai ales cea pentru sărbătoare, este încheiată şi cusută cu deosebită 

grijă. Încheieturile poartă numele de „cheiţe” sau „strânsori” şi se întâlnesc şi la ia femeiască. 

Aceste încheieturi se realizează cu igliţa şi, în funcţie de complexitatea sa, se disting 

următoarele modele: „rusceafărul”, „cârligele”, „chicioruşele” şi „strânsoarea în bob”. 

Ornamentele aplicate pe cămăşile bărbăteşti erau executate din arnici de culoare neagră, 

roşie sau galbenă, culori tradiţionale, dar şi verde şi mov în ultima perioadă. Câmpurile 

ornamentale sunt plasate la guler de-a lungul deschizăturii pieptului, la poale şi la extremităţile 

mânecilor. Se remarcă aceeaşi consecvenţă în alegerea motivelor ca şi la ia femeiască. Pe 

cămăşile cercetate la bătrânii din sat am putut observa în principal motive geometrice, mai ales 

la cele vechi, dar şi motive florale stilizate, dublate de fluturi şi mărgele, la cele mai noi. În 

funcţie de vârsta celui care o purta, ornamentele erau mai sobre sau mai colorate, iar în cazul 

cămăşilor de nuntă, aceste ornamente erau albe sau aurii. 

De la brâu în jos, bărbaţii purtau cioareci sau iţari. Cioarecii se făceau de obicei din 

patru coturi de postav, adesea numit şi dimie sau pânură. Spre deosebire de iţari, cioarecii, fiind 

mult mai groşi, se purtau mai ales iarna. În Berevoieşti, croitul cioarecilor se învăţa din tată în 

fiu. 

Printre piesele de port care îmbracă tot corpul, amintim: gluga, zeghea, ţundra, 

pulpana. Datorită mediului social dar şi al comodităţii noilor articole vestimentare, toate aceste 

piese de port au dispărut.  

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

78 
 
 

  
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Costum din zona Argeș 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

79 
 
 

  

 

INTERCULTURALITY -SYMBOL OF A NATION `S IDENTITY 

Interculturalitatea – simbol al identitatii unui popor 

 

Participant :MIHALACHE EUGENIA IULIA 

SCOALA GIMNAZIALA ,,ION PREOTU ``TROIANUL ,TELEORMAN 

 

 

 

             Interculturalitatea este termenul ce denumește contactul dintre culturi, existența unui 

dialog între acestea și nu în ultimul rând interacțiunea și influență pe care o primesc reciproc. 

Se vorbește din ce în ce mai des despre interculturalitate că o stare de fapt intr-un nou mileniu 

al politicii globale și al comunicării inter-etnice. Interculturalitatea prezinta, interpreteaza și 

reevaluează experiență sociala a diversității și a diferențelor. 

Interculturalitatea pretinde respect și apreciere din partea grupurilor pentru alte culturi 

din societate, pretinde toleranță unei comunități făță de cealalta comunitate, și în același timp 

pretinde dreptul individului de a părăși propriul grup cultural. 

În Uniunea Europeană există un ansamblu de țări care încearcă să conviețuiască 

împreună și să se ajute reciproc pe toate planurile (social, economic, cultural etc.), 

intercuturalitatea este indispensabilă pentru că această decurge de la sine. Aceste țări pentru a 

putea colabora trebuie să interacționeze, să comunice, să intre în contact unele cu celalalte. 

De-a lungul evo1utiei istorice orice cultură pierde unele trăsături și câștigă altele. Un 

astfel de proces trebuie acceptat și nu are nimic negativ în sine. Păstrarea identității nu trebuie 

să însemne modificarea culturală. Problema este cum să facem că să accelerăm și să controlăm 

evoluțiile diverselor culturi pe direcția convergenței și să punem astfel conviețuirea 

interculturală în locul conflictelor interculturale, fără riscul asimilării unei culturi de către altă. 

De asemenea o altă provocare este legată de nevoia construirii, în cadrul diferitelor comunități 

organizate, a unor instituții compatibile folosind elementele tradiționale specifice culturii 

fiecăreia dintre ele. 

Chiar dacă suntem diferiți pe plan cultural, lingvistic, gastronomic am dovedit că putem 

colabora eficient. 

Persoană care pătrunde intr-un alt orizont cultural se va vedea confruntata cu un alt 

sistem de percepție a realului, cu un ansamblu de viziuni culturale specifice asupra timpului și 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

80 
 
 

spațiului, cu un mod diferit de relaționare cu altul, în situația creata, trebuie să se exploateze 

simbolurile comune, elementele culturale asemănătoare pot facilita trecerea dintr-o lume (cu 

valorile ei) în altă, mai bogata și mai permisiva la valori eterogene. 

Asta deoarece în procesul comunicării, oamenii folosesc variate mijloace de 

comunicare: nonverbale (acțiuni concrete cu obiectele, gesture și mimica), iar altele verbale 

(somare, grafice). Mijloacele verbale (și în primul rând cele sonore) au dobândit un rol 

fundamental în comunicarea interumană. Comunicarea este o formă de comportament 

interuman care izvoreste din nevoia de a relaționa și a interacționa cu ceilalți. Comunicarea 

poate duce la relații de armonie, colaborare sau în mod contrar, la dispute sau conflicte atunci 

când actul comunicării este denaturat. 

Şcoala, valorificând principii ca toleranţa, respectul reciproc, egalitatea, va putea pune 

în relief diferenţele culturale şi valorile spirituale ale elevilor, raportându-le la valorile generale 

ale comunităţii. Astfel, obiectivul unei educaţii interculturale ar putea constitui o tentativă de 

ieşire din culturo-centrism prin crearea unui spaţiu intermediar între două coduri culturale. 

Intercultural înseamnă: 

- recunoaşterea diversităţii de reprezentări, a referinţelor şi valorilor multiple; 

- dialogul, schimbul şi interacţiunile dintre diferitele reprezentări şi referinţe; 

- relaţia dinamică dintre elementele culturale sau culturi, privite în ansamblu. 

Raportările interculturale antrenează noi poziţionări faţă de realităţile culturale, determină 

extragerea de noi semnificaţii sau înzestrarea cu noi sensuri a aceloraşi simboluri culturale din 

perspectiva unor referinţe modificate. 

Educaţia interculturală, promovarea acesteia, ar presupune astfel patru dimensiuni 

fundamentale: 

- dimensiunea personală, cu privire la propriul profil psihocomportamental, prin depăşirea 

prejudecăţilor şi stereotipurilor personale; 

- dimensiunea cognitivă, de cunoaştere a premiselor istorice, geografice, antropologice, 

sociologice privind generarea şi consecinţele fenomenelor interculturale; 

- dimensiunea metodologică, de acumulare a metodelor şi procedeelor de păstrare şi cultivare a 

diferenţelor, de aplicare a metodelor de diferenţiere şi particularizare a valorilor; 

- dimensiunea relaţională, de cunoaştere a datelor reale despre elevii cu care se lucrează. 

Educaţia interculturală este una dintre „noile educaţii” definite drept o formulă ce corespunde 

unei schimbări paradigmatice a actului educativ în favoarea unei învăţări inovatoare. Valorile 

avansate de noile educaţii sunt specifice societăţii contemporane: pacea şi cooperarea, toleranţa, 

democraţia, comunicarea şi mass-media, schimbarea şi dezvoltarea etc. Aceste valori 

îmbogăţesc conţinutul axiologic al educaţiei făcându-l mult mai dinamic şi orientează sensul 

educaţiei de la modelul pluridisciplinar clasic la modelul interdisciplinar. 

Noile educaţii obligă şcoala să cultive valori universale autentice prin realizarea a patru 

obiective: luarea în consideraţie a dimensiunii culturale a dezvoltării, afirmarea şi îmbogăţirea 

identităţilor culturale, lărgirea participării elevilor la viaţa culturală şi promovarea cooperării 

culturale internaţionale. În consecinţă, programele de învăţământ au fost racordate la 

diversitatea culturilor şi a interacţiunilor culturale promovând astfel o nouă mentalitate care 

ilustrează faptul că dezvoltarea societăţii cuprinde două dimensiuni: cultură şi educaţie. 

Educaţia interculturală este un răspuns la pluralismul cultural care constituie o sinteză de 

elemente definitorii ale unui anumit spaţiu pentru a constitui un mediu moderator în vederea 

construirii unei civilizaţii noi. Această dimensiune este cultivată de şcoală, care percepe cel mai 

bine faptul că toate culturile sunt egale prin demersul lor umanist, deci nu sunt diferite, ci 

complementare, de aceea şcoala va realiza un consens între valorile naţionale şi diferenţele 

culturale ale umanităţii, formându-i astfel elevului un orizont cultural naţional-universal. 

Scopul educaţiei interculturale constă în cultivarea receptivităţii faţă de diferenţă, mărirea 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

81 
 
 

permisivităţii faţă de alteritate, formarea unei competenţe interculturale. Părăsirea valorilor 

culturii de origine, a instrumentelor proprii de cunoaştere în explorarea culturii din alteritate nu 

este nici posibilă, nici recomandabilă deoarece individul nu va putea renunţa niciodată la 

schemele culturale achiziţionate pe parcursul vieţii. 

În studiile de specialitate s-au sintetizat următoarele etape de formare a atitudinilor 

interculturale: 

I. Cunoaşterea: informarea asupra culturii din alteritate, apropierea valorilor acesteia, 

cunoaşterea empatică a celuilalt. 

II. Acceptarea: efortul pentru apropiere prin ascultarea celuilalt, în special pentru cunoaşterea 

şi înţelegerea codurilor lingvistice sau simbolice care nu coincid cu ale tale. 

III. Comunicarea nonverbală: detaliile contextului comunicativ (vestimentaţie, organizarea 

spaţiului, poziţia locutorilor, mişcări, mimică) sunt relevante pentru comprehensiunea 

interculturală. 

IV. Contactul cu mediul: deplasările în contextul fizic, socio-cultural străin sunt importante în 

relaţia dintre culturi, deoarece fac din alteritate o parte a experienţei personale. 

V. Raportarea la timpul celuilalt: descoperirea universului celuilalt este un demers temporal ce 

imprimă o altă dimensiune evenimentelor percepute. 

Trecerea către o altă cultură angajează mai multe niveluri de realizare a educaţiei interculturale: 

- nivelul instituţional care constă în deschiderea şcolii spre asociaţii culturale; 

- nivelul grupal care constă în constituirea unor grupuri mixte de profesori: profesori -părinţi, 

profesori -cercetători; 

- nivelul relaţional care constă în crearea unui raport dialectic între identitate şi diferenţă în 

relaţia cu altul; 

- nivelul psihologic care constă în reperarea propriilor reprezentări şi efortul de a depăşi 

prejudecăţile. 

În mare măsură, şcoala reprezintă spaţiul universalizării fiinţei umane în care elevul vine să 

facă cunoştinţă cu valorile generale. Pentru a realiza perspectiva interculturală în cadrul 

instituţional este necesară aplicarea mai multor formule: propagarea unei pedagogii active, 

învăţarea cooperativă ce antrenează toţi copiii în scopul egalării şanselor educaţionale. 

 

Bibliografie: 

Antonesei, Liviu, Paideia. Fundamentele culturale ele educaţiei, Editura Polirom, Iaşi, 1996 

Călin, Marin, Teoria şi metateoria acţiunii educative, Editura Aramis, Bucureşti, 2003 

Cucoş, Constantin (coordonator), Psihopedagogie, Editura Polirom, Iaşi, 1998 

Giddens, Anthony, Sociologie, Editura Bic All, Bucureşti, 2000 

Jinga, Ioan, Educaţia şi viaţa cotidiană, Editura Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 2005 

Macavei, Elena, Pedagogie. Teoria educaţiei, Editura Aramis, Bucureşti, 2001 

Monteil, Jean-Marc, Educaţie şi formare. Perspective psihosociale, Editura Polirom, Iaşi, 1997 

 
 

 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

82 
 
 

 

INTERCULTURALITATEA –  

SIMBOL AL IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

 
                                                             Inst. Nedelea Georgeta 

                                                               Șc. Gimn. „Ion Preotu” Troianul jud. Teleorman 

 
Interculturalitatea este un concept care reflectă conviețuirea și interacțiunea între culturi diferite 

într-o societate, fiind, de asemenea, un simbol al identității unui popor. Ea exprimă modul în 

care un grup social sau național își formează și își definește identitatea prin prisma relațiilor, 

schimburilor și influențelor între culturi diverse. Într-un context intercultural, identitatea unui 

popor nu este un concept rigid și monolitic, ci mai degrabă unul dinamic, care se conturează în 

urma dialogului și interacțiunilor cu alte culturi. Acest proces nu presupune dispariția 

caracteristicilor unui popor, ci mai degrabă un mod de îmbogățire și diversificare a identității 

colective. 

De exemplu, în multe societăți moderne, interculturalitatea este esențială pentru înțelegerea 

modului în care diferitele grupuri etnice, religioase sau lingvistice contribuie la formarea unui 

mozaic cultural care definește acea națiune. În această lumină, interculturalitatea poate fi văzută 

ca un simbol al rezilienței și adaptabilității unui popor, precum și al capacității sale de a 

îmbrățișa diversitatea. 

Valorificarea conceptului de interculturalitate poate aduce multiple beneficii unei societăți, 

ajutând la crearea unui climat de înțelegere, respect și cooperare între diverse grupuri culturale. 

Pentru a-l valorifica în mod eficient, este important să fie integrat în diferite domenii ale vieții 

sociale, educaționale și politice. Iată câteva modalități prin care conceptul de interculturalitate 

poate fi promovat: 

1. În educație: 

 Curriculum diversificat: Introducerea unui curriculum care să reflecte diversitatea 

culturală, în care elevii să învețe despre istoria, tradițiile, religia și obiceiurile diferitelor culturi. 

Aceasta nu doar că ajută la dezvoltarea unei înțelegeri mai profunde, dar și la formarea unui 

respect pentru diversitatea globală. 

 Proiecte și activități interculturale: Organizarea de activități, schimburi de experiență 

și proiecte care încurajează elevii să colaboreze cu colegi din diferite culturi. Aceste activități 

ar putea include ateliere de creație, concursuri sau excursii care să exploreze diversitatea 

culturală. 

 Dezvoltarea abilităților de comunicare interculturală: Încurajarea elevilor să 

dezvolte competențe de comunicare care să permită interacțiunea eficientă și respectuoasă cu 

oameni din culturi diferite. Aceste abilități sunt esențiale într-o lume globalizată. 

2. În viața socială: 

 Promovarea diversității în media: Mass-media are un rol esențial în formarea 

percepțiilor despre alte culturi. Un conținut care să promoveze reprezentări autentice și pozitive 

ale diversității culturale poate ajuta la reducerea stereotipurilor și prejudecăților. Filme, 

emisiuni sau documentare care reflectă realitățile multietnice sunt un mod excelent de a educa 

publicul larg. 

 Dialog intercultural: Crearea de spații pentru dialog între diverse grupuri etnice și 

culturale, astfel încât să existe o înțelegere reciprocă. Evenimentele interculturale, festivalurile 

și întâlnirile informale pot contribui la formarea unei culturi de respect și cooperare. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

83 
 
 

 Lideri comunitari: Liderii locali, influenceri și personalități publice pot juca un rol 

important în valorificarea interculturalității prin exemple pozitive și prin promovarea unor 

mesaje de toleranță și incluziune. 

3. În politică și legislație: 

 Politici de incluziune socială: Promovarea unor politici care să asigure drepturi egale 

și oportunități pentru toți cetățenii, indiferent de etnie, religie sau cultură. Aceste politici pot 

include măsuri de protecție a drepturilor minorităților și asigurarea unui acces echitabil la 

educație, locuri de muncă și servicii publice. 

 Promovarea cetățeniei active și participative: Încurajarea membrilor din diverse 

comunități culturale să participe activ la viața politică și socială. Implicarea acestora în procesul 

decizional contribuie la o societate mai echitabilă și mai bine integrată. 

4. În economie: 

 Diversitate în mediul de afaceri: Promovarea unui mediu de afaceri care încurajează 

diversitatea culturală poate aduce beneficii economice. Companiile care apreciază diversitatea 

pot atrage talente din diferite colțuri ale lumii și pot inova mai eficient, având în vedere 

perspectivele variate ale angajaților lor. 

 Turism intercultural: Promovarea turismului cultural ca instrument de înțelegere 

reciprocă și de învățare despre alte tradiții și stiluri de viață. Turismul care pune accent pe 

respectul pentru diversitate poate contribui la schimburi pozitive între culturi. 

5. În viața cotidiană: 

 Construirea unor relații personale interculturale: Fiecare dintre noi poate contribui 

la valorificarea interculturalității prin stabilirea unor relații respectuoase cu persoane din alte 

culturi. Aceste relații pot fi o sursă de învățături valoroase și pot crea un sentiment de 

solidaritate între oameni din diverse medii. 

În concluzie, interculturalitatea trebuie să fie integrată în educație, politici publice și viața 

cotidiană pentru a construi o societate mai tolerantă și mai armonioasă. Crearea unui cadru 

favorabil în care să fie apreciată diversitatea poate contribui semnificativ la dezvoltarea unei 

identități colective care nu doar că valorizează tradițiile proprii, dar și încurajează respectul și 

înțelegerea față de altele. 

 
 

SCOPUL ȘI ROLUL EDUCAȚIEI INTERCULTURALE 

 

Prof.înv.primar NISTOR ALINA 

Școala Gimnazială ,,Mihai Eminescu” Roșiori de Vede 
,, Cunoscându-i pe alţii, mă cunosc  mai bine  şi pe mine”. 

  Multiculturalitatea înseamnă înţelegerea, acceptarea şi recunoaşterea diferenţelor dintre 

indivizi din culturi diferite care interacţioneaza unii cu alţii şi în ultima instanţă trăiesc în acelaşi 

spaţiu. 

  Se vorbește din ce în ce mai des despre interculturalitate ca o stare de fapt într-un nou 

mileniu al politicii globale și al comunicării inter-etnice.  Interculturalitatea prezintă, 

interpretează și reevaluează experiența socială a diversității și a diferențelor,  pretinde respect 

și apreciere din partea grupurilor pentru alte culturi din societate, pretinde toleranța unei 

comunități făță de cealaltă comunitate, și în același timp pretinde dreptul individului de a părăsi 

propriul grup cultural. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

84 
 
 

  În Uniunea Europeană există un ansamblu de țări care încearcă să conviețuiască 

împreună și să se ajute reciproc pe toate planurile (social, economic, cultural etc.), 

intercuturalitatea este indispensabilă pentru că această decurge de la sine. Aceste țări pentru a 

putea colabora trebuie să interacționeze, să comunice, să intre în contact unele cu celalalte. 

  De-a lungul evoluției  istorice orice cultură pierde unele trăsături și câștigă altele. Un 

astfel de proces trebuie acceptat și nu are nimic negativ în sine. Păstrarea identității nu trebuie 

să însemne modificarea culturală. Problema este cum să facem ca să accelerăm și să controlăm 

evoluțiile diverselor culturi pe direcția convergenței și să punem astfel conviețuirea 

interculturală în locul conflictelor interculturale, fără riscul asimilării unei culturi de către altă. 

De asemenea o altă provocare este legată de nevoia construirii, în cadrul diferitelor comunități 

organizate, a unor instituții compatibile folosind elementele tradiționale specifice culturii 

fiecăreia dintre ele. 

  Chiar dacă suntem diferiți pe plan cultural, lingvistic, gastronomic am dovedit că putem 

colabora eficient. 

Persoana care pătrunde într-un alt orizont cultural se va vedea confruntată cu un alt sistem de 

percepție a realului, cu un ansamblu de viziuni culturale specifice asupra timpului și spațiului, 

cu un mod diferit de relaționare cu altul, în situația creată, trebuie să se exploateze simbolurile 

comune, elementele culturale asemănătoare pot facilita trecerea dintr-o lume (cu valorile ei) în 

alta, mai bogată și mai permisivă la valori eterogene. 

  Asta deoarece în procesul comunicării, oamenii folosesc variate mijloace de 

comunicare: nonverbale (acțiuni concrete cu obiectele, gesturi și mimica), iar altele verbale 

(somore, grafice). Mijloacele verbale (și în primul rând cele sonore) au dobândit un rol 

fundamental în comunicarea interumană. Comunicarea este o formă de comportament 

interuman care izvorește din nevoia de a relaționa și a interacționa cu ceilalți. Comunicarea 

poate duce la relații de armonie, colaborare sau în mod contrar, la dispute sau conflicte atunci 

când actul comunicării este denaturat. 

  Şcoala, valorificând principii ca toleranţa, respectul reciproc, egalitatea, va putea pune 

în relief diferenţele culturale şi valorile spirituale ale elevilor, raportându-le la valorile generale 

ale comunităţii. Astfel, obiectivul unei educaţii interculturale ar putea constitui o tentativă de 

ieşire din culturo-centrism prin crearea unui spaţiu intermediar între două coduri culturale. 

  Intercultural înseamnă: 

- recunoaşterea diversităţii de reprezentări, a referinţelor şi valorilor multiple; 

- dialogul, schimbul şi interacţiunile dintre diferitele reprezentări şi referinţe; 

- relaţia dinamică dintre elementele culturale sau culturi, privite în ansamblu. 

  Raportările interculturale antrenează noi poziţionări faţă de realităţile culturale, 

determină extragerea de noi semnificaţii sau înzestrarea cu noi sensuri a aceloraşi simboluri 

culturale din perspectiva unor referinţe modificate. 

  Educaţia interculturală, promovarea acesteia, ar presupune astfel patru dimensiuni 

fundamentale: 

- dimensiunea personală, cu privire la propriul profil psihocomportamental, prin depăşirea 

prejudecăţilor şi stereotipurilor personale; 

- dimensiunea cognitivă, de cunoaştere a premiselor istorice, geografice, antropologice, 

sociologice privind generarea şi consecinţele fenomenelor interculturale; 

- dimensiunea metodologică, de acumulare a metodelor şi procedeelor de păstrare şi cultivare a 

diferenţelor, de aplicare a metodelor de diferenţiere şi particularizare a valorilor; 

- dimensiunea relaţională, de cunoaştere a datelor reale despre elevii cu care se lucrează. 

  Educaţia interculturală este una dintre „noile educaţii” definite drept o formulă ce 

corespunde unei schimbări paradigmatice a actului educativ în favoarea unei învăţări 

inovatoare. Valorile avansate de noile educaţii sunt specifice societăţii contemporane: pacea şi 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

85 
 
 

cooperarea, toleranţa, democraţia, comunicarea şi mass-media, schimbarea şi dezvoltarea etc. 

Aceste valori îmbogăţesc conţinutul axiologic al educaţiei făcându-l mult mai dinamic şi 

orientează sensul educaţiei de la modelul pluridisciplinar clasic la modelul interdisciplinar. 

  Noile educaţii obligă şcoala să cultive valori universale autentice prin realizarea a patru 

obiective: luarea în consideraţie a dimensiunii culturale a dezvoltării, afirmarea şi îmbogăţirea 

identităţilor culturale, lărgirea participării elevilor la viaţa culturală şi promovarea cooperării 

culturale internaţionale. În consecinţă, programele de învăţământ au fost racordate la 

diversitatea culturilor şi a interacţiunilor culturale promovând astfel o nouă mentalitate care 

ilustrează faptul că dezvoltarea societăţii cuprinde două dimensiuni: cultură şi educaţie. 

  Educaţia interculturală este un răspuns la pluralismul cultural care constituie o sinteză 

de elemente definitorii ale unui anumit spaţiu pentru a constitui un mediu moderator în vederea 

construirii unei civilizaţii noi. Această dimensiune este cultivată de şcoală, care percepe cel mai 

bine faptul că toate culturile sunt egale prin demersul lor umanist, deci nu sunt diferite, ci 

complementare, de aceea şcoala va realiza un consens între valorile naţionale şi diferenţele 

culturale ale umanităţii, formându-i astfel elevului un orizont cultural naţional-universal. 

  Scopul educaţiei interculturale constă în cultivarea receptivităţii faţă de diferenţă, 

mărirea permisivităţii faţă de alteritate, formarea unei competenţe interculturale. Părăsirea 

valorilor culturii de origine, a instrumentelor proprii de cunoaştere în explorarea culturii din 

alteritate nu este nici posibilă, nici recomandabilă deoarece individul nu va putea renunţa 

niciodată la schemele culturale achiziţionate pe parcursul vieţii. 

 În studiile de specialitate s-au sintetizat următoarele etape de formare a atitudinilor 

interculturale: 

- Cunoaşterea: informarea asupra culturii din alteritate, apropierea valorilor acesteia, 

cunoaşterea empatică a celuilalt. 

- Acceptarea: efortul pentru apropiere prin ascultarea celuilalt, în special pentru cunoaşterea şi 

înţelegerea codurilor lingvistice sau simbolice care nu coincid cu ale tale. 

- Comunicarea nonverbală: detaliile contextului comunicativ (vestimentaţie, organizarea 

spaţiului, poziţia locutorilor, mişcări, mimică) sunt relevante pentru comprehensiunea 

interculturală. 

-  Contactul cu mediul: deplasările în contextul fizic, socio-cultural străin sunt importante în 

relaţia dintre culturi, deoarece fac din alteritate o parte a experienţei personale. 

-  Raportarea la timpul celuilalt: descoperirea universului celuilalt este un demers temporal ce 

imprimă o altă dimensiune evenimentelor percepute. 

Trecerea către o altă cultură angajează mai multe niveluri de realizare a educaţiei interculturale: 

- nivelul instituţional care constă în deschiderea şcolii spre asociaţii culturale; 

- nivelul grupal care constă în constituirea unor grupuri mixte de educatori: educatori-părinţi, 

educatori-cercetători; 

- nivelul relaţional care constă în crearea unui raport dialectic între identitate şi diferenţă în 

relaţia cu altul; 

- nivelul psihologic care constă în reperarea propriilor reprezentări şi efortul de a depăşi 

prejudecăţile. 

  În mare măsură, şcoala reprezintă spaţiul universalizării fiinţei umane în care elevul vine 

să facă cunoştinţă cu valorile generale. Pentru a realiza perspectiva interculturală în cadrul 

instituţional este necesară aplicarea mai multor formule: propagarea unei pedagogii active, 

învăţarea cooperativă ce antrenează toţi copiii în scopul egalării şanselor educaţionale. 

 

Bibliografie: 

Antonesei  Liviu, Fundamentele culturale ale educaţiei, Editura Polirom, Iaşi, 1996 

Călin  Marin, Teoria şi metateoria acţiunii educative, Editura Aramis, Bucureşti, 2003 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

86 
 
 

Cucoş Constantin (coordonator), Psihopedagogie, Editura Polirom, Iaşi, 1998 

Giddens Anthony, Sociologie, Editura Bic All, Bucureşti, 2000 

Macavei Elena, Pedagogie. Teoria educaţiei, Editura Aramis, Bucureşti, 2001 

 

 

INTERCULTURALITATEA-  

PREMISĂ A DEZVOLTĂRII ELEVULUI 
 

Prof. Stîngă Liliana 

Școala Gimnazială ,,Zaharia Stancu” 

Roșiori de Vede,  jud. Teleorman 

 

    Societatea în care trăim este caracterizată de o degradare a valorilor umane, violenţă, 

discriminare şi nepăsarea celor din jur. Activitatea de cercetare în domeniul interculturalităţii 

în România are ca obiectiv producerea unor concepte şi cunoştinţe mai precise şi clare în 

vederea oferirii unor argumente mai bune pentru practicile sociale şi politice din domeniul 

drepturilor omului în Europa de sud-est. Deseori ne punem întrebarea cum îi putem stimula pe 

copii, cum îi putem motiva pentru a deveni cetăţeni responsabili şi creativi dacă nu tocmai prin 

calitatea relaţiei pedagogice a cărei bogăţie este dimensiunea ei interculturală 

    Şcoala este instituţia care nu se ocupă numai de transmiterea anumitor informaţii 

ştiinţifice ci şi de formarea de cetăţenilor de mâine, de insuflarea unor valori morale care să 

poată caracteriza adultul de mâine.    Şcoala are misiunea de a permite fiecărui copil să crească, 

să-şi dezvolte spiritul, corpul şi inima, deci inteligenţa, sensibilitatea, creativitatea; să permită 

copiilor să înveţe să trăiască împreună, unii cu alţii, cu persoane diferite, să-şi poată ocupa 

progresiv locul în societate, să poată deveni cetăţeni activi. 

    Interculturalitatea este înainte de orice respectul diferenţelor. Cadrele didactice sunt 

garanţii acestor rigori ale spiritului care veghează asupra diferenţelor, pentru a învăţa, a 

cunoaşte şi a înţelege ceea ce ne leagă, ceea ce ne face asemănători, ceea ce ne apropie. 

   Astfel, integrarea copiilor ce aparţin unor culturi diferite in mediul educaţional 

reprezintă o provocare pentru şcoala românească. Educaţia este un parteneriat între şcoală, 

familie şi comunitate, cu scopul formării elevilor în vederea integrării acestora sociale şi 

profesionale. Suntem diferiți, dar nu înseamnă că unul este mai bun decât celălalt, cu toții avem 

un potențial valoric egal. Toți avem o cultură asemănătoare, dar în același timp și culturi 

diferite. Acestea țin de religiile noastre, de grupul nostru etnic, de valorile politice, sociale, de 

familiile noastre. Unica posibilitate ca oamenii să devină solidari este recunoașterea și estimarea 

acestor diferențe și similitudini. Pentru cadrele didactice este esențial să creeze relații pozitive 

în interacțiunea dintre semeni, să favorizeze dezvoltarea persoanei, cât și a relațiilor 

constructive în grup, pentru a trăi sentimentul propriei identități. Educaţia interculturală nu 

trebuie limitată la bune intenţii, la o acţiune specială, demonstrativă, prezentată doar în cazul 

unor schimburi de experienţă. Ea este mai mult decât o activitate extraşcolară, mai mult decât 

o măsură tranzitorie, temporară. Interculturalismul trebuie să fie o constantă a lumii şcolii, un 

mod de viaţă permanent. Venind din culturi diferite avem șansa să ne integrăm într-o societate 

diferită, multiculturală, care favorizează sentimentul de a fi în realitatea cotidian, o 

individualitate care nu seamănă cu nimeni și nimic. Cunoașterea și înțelegerea celuilalt este un 

proces progresiv și complex. Primele contacte între oamenii de culturi diferite sunt însoțite de 

sentimentul de insecuritate, de frică, de adversitate deschisă față de celălalt. Datorită învățării 

relaționale, pe măsură ce contactele devin frecvente, indispensabile (datorită unor circumstanțe, 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

87 
 
 

locuri de muncă, etc.) acceptarea și înțelegerea celuilalt devin comportamente de bun simț. Într-

o lucrare editată de Consiliul Europei se arată că" abordarea interculturală este o nouă 

metodologie ce caută să integreze, în interogația asupra spațiului educațional, datele 

psihologiei, antropologiei, științelor sociale, politicii, culturii, istoriei." (Antonio Perotti) 

Diferențele dintre copii, culturi, stiluri de viață și de învățare, dintre componente, sunt firești, 

pozitive. De aceea ei nu trebuie forțați să devină copii ale unui model predefinit.  

 Interculturalitatea este o componentă a realității zilnice din grădiniță și din școală. Tot 

modul de învățare este organizat din perspectiva interculturală, permițând învățarea prin 

colaborare, comunicare și nicidecum de marginalizare a unor copii. Trăsătura caracteristică a 

unei regiuni este faptul că alături de populația românească se găsesc și alte minorități naționale 

care alcătuiesc grupuri etnice deosebite. Diferite prin limbă, obiceiuri, ocupații și port, aceste 

grupuri etnice amintesc despre trecutul istoric al regiunii. Ele păstrează aspectele unui specific 

etnic caracteristic originii sale. Elementele vechi apar în croiala diferitelor articole de port, și în 

special la costumul de sărbătoare. Materialele de lână, mătase și bumbac, fireturile din aur și 

argint, compunerea costumului și compoziția ornamentală, deosebesc puternic creațiile acestor 

minoritati de cele din restul țării. Astăzi, acest costum se păstrează în lăzile bătrânești, fiind 

folosit doar la manifestări artistice. Semnificația sa socială aproape a dispărut, el având astăzi, 

mai ales un interes documentar. Didactica contemporană promovează concepte și atitudini 

educaționale noi, menite să determine forme variate de comunicare, cooperare și colaborare în 

sprijinul copiilor.           

      Parteneriatul educațional este un astfel de concept care devine tot mai prezent în relațiile 

de colaborare ce se stabilesc între unități de învățământ, între acestea și diferite segmente ale 

societății. Inițierea și derularea de activități în parteneriat reprezintă o provocare pentru 

educatorul de astăzi, necesitând multă creativitate în concepere, dinamism în derulare, 

responsabilitate în monitorizare, flexibilitate în luarea deciziilor. Are loc o schimbare în relația 

biunivocă educator-educat, copilul fiind implicat în conducerea democratică, el putând să facă 

alegeri și să hotărască cât, cum, când se implică, în funcție de posibilitățile individuale, se 

obișnuiește cu o varietate de modalități de acțiune.  

      Concluzionând, interculturalismul în educaţie se poate contura în mod evident ca un real 

beneficiu didactic, ca un concept polivalent, ca o nouă pedagogie interactivă şi modernă. 

Meritele sale fundamentale sunt centrate pe efortul istovitor, greu cuantificabil, de cristalizare 

la educatori şi educaţi a unei competenţe interculturale reale şi funcţionale. Şi chiar dacă 

pedagogia interculturală este deseori criticată că îşi propune obiective mai mari decât puterile 

sale, chiar dacă soluţiile nu sunt întotdeauna uşor aplicabile, această abordare reprezintă un 

important punct de reflecţie pentru lumea şcolii. 

 

 Bibliografie:  

1. CIOLAN, L., Paşi către şcoala interculturală – ghid de educaţie interculturală pentru cadrele 

didactice, 2000, Bucureşti, Editura Corint  

2. CUCOŞ, C., Educaţia. Dimensiuni culturale şi interculturale, 2000, Iaşi, Editura Polirom  

3. DASEN, P., Fundamente ştiinţifice ale unei pedagogii interculturale, în Educaţie 

interculturală, 1999, Iaşi, Editura Polirom  

4. NEDELCU, A., Învăţarea interculturală în şcoală – ghid pentru cadrele didactice, 2004, 

Bucureşti, Editura Humanitas Educaţional 

 5. ULRICH, C., Managementul clasei. Învăţare prin cooperare – ghid pentru profesor, 2000, 

Bucureşti, Editura Corint 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

88 
 
 

 

INTERCULTURALITATEA, 

SIMBOL AL IDENTITĂȚII POPORULUI ROMÂN 
 

Prof. Părpălea Cristian Florentin 

Liceul Tehnologic ”Nicolae Bălcescu” Alexandria, Teleorman 

 

Introducere Interculturalitatea este un concept esențial în definirea identității unui 

popor, reprezentând interacțiunea dintre diverse culturi și schimbul reciproc de valori, tradiții 

și obiceiuri. Poporul român, aflat la confluența marilor civilizații europene, a fost dintotdeauna 

influențat de contactele cu alte popoare, ceea ce a dus la formarea unei identități culturale 

unice. Acest referat explorează modul în care interculturalitatea a contribuit la consolidarea 

identități românești, evidențiind influențele istorice, lingvistice și tradiționale care definesc 

cultura românească. 

Interculturalitatea în istoria poporului român De-a lungul timpului, teritoriul 

României a fost un spațiu de intersectare a numeroase civilizații: dacă, romană, slavă, bizantină, 

otomană, austro-ungară și occidentală. Fiecare dintre aceste influențe a contribuit la formarea 

unei identități complexe și dinamice: 

Moștenirea dacă și romană: Cultura și limba latină au avut un rol determinant în 

conturarea identități românești, având ca rezultat apariția limbii române, o limbă romanică cu 

influențe slave, turcești, maghiare și grecești. 

Influențele slave: Limba română a împreunat numeroase elemente slave, mai ales în 

ceea ce privește terminologia religioasă și administrația medievală. 

Contribuțiile orientale (otomane, grecești, bizantine): Acestea au influențat 

gastronomia, portul popular și unele aspecte ale organizării sociale și economice. 

Influențele occidentale: În special în secolele XIX și XX, cultura românească a 

adoptat numeroase elemente din cultura franceză, germană și italiană, modernizând astfel 

structurile sociale și educaționale ale României. 

Interculturalitatea și limba română Limba română este una dintre cele mai relevante 

dovezi ale interculturalității. Provenită din latină, limba română a asimilat numeroase cuvinte 

din alte limbi, cum ar fi: 

Slavisme (ex. "prieten", "bogat") 

Turcisme (ex. "cafea", "ciorbă") 

Maghiarisme (ex. "oraș", "chip")  

Germanisme și franșuzisme (ex. "șnițel", "șic")  

Această diversitate lexicală reflectă în mod clar influențele culturale pe care poporul român le-

a absorbit de-a lungul timpului. 

Tradiții și obiceiuri interculturale Interculturalitatea este vizibilă și în tradițiile și 

obiceiurile poporului român. De exemplu: 

Sărbătorile tradiționale precum Crăciunul și Paștele au influențe creștine, dar 

păstrează și elemente precreștine din credințele dacice. 

Dansurile populare, cum ar fi hora, au similitudini cu dansurile din Balcani, evidențiind 

influențele interculturale din regiune. 

Gastronomia românească combină elemente otomane (sarmale, baclava), franșuzești 

(pateurile), germane (cârnați, cozonac) și slave. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

89 
 
 

Interculturalitatea în context modern Globalizarea a intensificat schimburile 

culturale, iar România, ca membru al Uniunii Europene, continuă să fie un spațiu de interferență 

culturală. Accesul la educație internațională, tehnologie și migrația contribuie la diversificarea 

identități culturale românești, fără a anula specificul național. 

Concluzie Interculturalitatea nu este o amenințare la adresa identități poporului român, 

ci un factor definitoriu al evoluției sale. Capacitatea de a absorbi și de a integra elemente din 

alte culturi a dus la o identitate națională bogată și diversă, care continuă să se adapteze și să 

evolueze. Prin urmare, interculturalitatea 

reprezintă nu doar un simbol al istoriei noastre, ci și o punte spre viitor, în care tradiția și 

modernitatea coexistă armonios. 

 

 

 

INTERCULTURALITATEA – REFLECȚIE A IDENTITĂȚII ȘI 

DIALOGULUI ÎNTRE POPOARE 
 

Lăpădatu Angela-Gabriela 

Interculturalitatea este un concept esențial în societatea actuală, evidențiind 

interacțiunea dintre diverse culturi și contribuind la definirea identității unei națiuni. Acest 

proces nu doar facilitează schimbul de valori, idei și tradiții, ci are și un rol crucial în dezvoltarea 

și adaptarea comunităților la dinamica lumii moderne. 

Identitatea unei națiuni nu este fixă, ci evoluează prin interacțiunea cu alte culturi. 

Tradițiile, limba, religia și valorile naționale sunt modelate de schimburile interculturale, 

generând o diversitate culturală ce conferă unicitate fiecărui popor. Acceptarea și integrarea 

elementelor din alte culturi nu duc la pierderea identității, ci la îmbogățirea acesteia, contribuind 

astfel la consolidarea patrimoniului cultural. 

Indiscutabil, globalizarea apare ca un fenomen care impactează în mod durabil 

societățile moderne contemporane. Ușurința cu care ne deplasăm și deschiderea economică 

accelerează mobilitatea persoanelor, a grupurilor și a capitalurilor. 

Într-o lume din ce în ce mai globalizată, interculturalitatea devine un concept esențial 

pentru înțelegerea și aprecierea diversității. Aceasta nu se referă doar la coexistența diferitelor 

culturi, ci subliniază interacțiunea și schimbul dintre ele. 
 

De la tradițiile culinare, la obiceiurile de sărbătoare, fiecare cultură aduce o contribuție 

unică la mozaicul mondial. Această interacțiune nu doar că îmbogățește identitatea fiecărui 

grup, dar și facilitează dialogul între popoare, promovând pacea și respectul reciproc. 

 

Identitatea unui popor nu este statică, ci se dezvoltă prin contactul cu alte culturi. 

Tradițiile, limba, religia și valorile naționale sunt influențate de schimburile interculturale, 

conducând la o diversitate culturală care definește unicitatea fiecărei națiuni. Prin acceptarea și 

integrarea elementelor din alte culturi, un popor nu își pierde identitatea, ci o îmbogățește, 

consolidându-și astfel patrimoniul cultural. 

Mâncarea este un exemplu perfect de interculturalitate. Restaurantele care combină 

tehnici și ingrediente din diferite culturi, cum ar fi sushi-taco sau pizza cu toppings asiatice, 

ilustrează cum diverse tradiții culinare pot crea ceva complet nou și delicios. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

90 
 
 

Multe orașe organizează festivaluri interculturale unde comunități diverse își prezintă 

dansurile, muzica și tradițiile. De exemplu, Carnavalul din Rio de Janeiro sau Diwali în India 

aduc oameni din întreaga lume pentru a celebra diversitatea și tradițiile.  

Școlile desfășoară programe ce încurajează elevii să împărtășească cultura lor, iar 

activitățile pot include prezentări despre tradițiile familiale, degustări de mâncăruri tradiționale 

sau schimburi de scrisori între elevi din diferite țări. 

Artiști din culturi diferite colaborează pentru a crea opere de artă care reflectă influențele 

reciproce. De exemplu, dansuri tradiționale africane pot fi integrate în spectacole de balet clasic, 

rezultând producții inovatoare. 

Companiile globale adesea implementează strategii interculturale pentru a înțelege mai 

bine piețele diferite. Aceasta poate include ajustarea produselor sau serviciilor pentru a se 

potrivi cu preferințele culturale specifice, precum și formarea angajaților în chestiuni legate de 

diversitate și incluziune. 

Interculturalitatea contribuie la formarea unei societăți tolerante și incluzive, oferind 

numeroase avantaje: 

 Descoperirea și aprecierea diversității culturale îi ajută pe indivizi să devină mai 

receptivi la alte perspective, contribuind la creșterea toleranței și respectului reciproc;  

 Interacțiunea dintre culturi încurajează creativitatea și schimbul de idei, sprijinind 

progresul economic. Astfel este stimulate inovația și dezvoltarea economică; 

 Promovarea dialogului intercultural reduce conflictele și favorizează colaborări 

constructive la nivel global, îmbunătățind relațiile internaționale. 

Interculturalitatea aduce cu sine o serie de avantaje, dar vine și cu provocările sale. Una 

dintre acestea este riscul de a pierde tradiții autentice, din cauza asimilării excesive a 

influențelor externe. 

În plus, barierele de comunicare și stereotipurile culturale pot conduce la neînțelegeri și 

tensiuni sociale, de aceea, este esențial ca procesul intercultural să fie gestionat prin politici 

educaționale și sociale care să sprijine armonia și respectul reciproc. Astfel, interculturalitatea 

poate fi privită și ca o modalitate de a combate prejudecățile și stereotipurile. Prin promovarea 

dialogului deschis între culturi, oamenii pot descoperi asemănările și, astfel, pot învăța să își 

valorifice diferențele. 

Prin dialog, oamenii au ocazia să împărtășească cunoștințe, tradiții și perspective unice. 

Această interacțiune ajută la construirea unei înțelegeri mai profunde și la aprecierea diversității 

culturale. Comunicarea deschisă între diferite culturi promovează respectul și toleranța. 

Oamenii devin mai conștienți de valorile și obiceiurile altora, ceea ce duce la reducerea 

prejudecăților și stereotipurilor. Dialogul ajută popoarele să își contureze identitatea. 

Împărtășind și explorând tradițiile lor, oamenii își reafirmă valorile și credințele, consolidându-

și astfel sentimentul de apartenență și identitate culturală. 

Interacțiunile interculturale pot duce la colaborări inovatoare, unde diverse culturi se îmbină 

pentru a crea noi soluții sau produse. Aceasta nu doar că stimulează creativitatea, dar și 

evidențiază forța diversității. Un dialog constructiv între popoare poate ajuta la prevenirea 

conflictelor și la promovarea păcii. Atunci când există o înțelegere reciprocă, oamenii sunt mai 

predispuși să colaboreze și să găsească soluții pașnice la divergențe. 

Astfel, dialogul între culturi nu este doar un instrument de comunicare, ci și un simbol al 

identității, care reafirmă unicitatea fiecărui popor în contextul diversității globale.  

În concluzie, interculturalitatea este mai mult decât un concept; este o necesitate în 

societatea contemporană. Ea ne ajută să ne înțelegem mai bine identitatea, să ne conectăm cu 

ceilalți și să construim un viitor mai armonios pentru toți. 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

91 
 
 

Bibliografie 

 

1. (1997). Riding the Waves of Culture: Understanding Diversity in Global Business. 

New York: McGraw-Hill. 

2. (1997). L'intelligence collective: Pour une anthropologie du cyberspace. Paris: La 

Découverte. 

3. (2000) Parekh, B. (2000). Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and 

Political Theory, Harvard University Press. 

4. (2000). Identité et interculturalité. Paris: Presses Universitaires de France. 

5. (2010). La diversité culturelle: Enjeux et défis. Paris: Presses Universitaires de France. 

6. (2012). Interculturalité et éducation. Lyon: Éditions de l'ATILF. 

 

 

 

 

EVOLUȚIA IDENTITĂȚII NAȚIONALE ÎN CONTEXTUL 
INTERCULTURALITĂȚII 

 

Prof. Maria Elena ȘUICĂ 
Colegiul Național Pedagogic „Mircea Scarlat” Alexandria 

 

1. Introducere 

Lucrarea „Evoluția identității naționale în contextul interculturalității” își propune 
să aducă o contribuție la întelegerea procesului de evoluție a identității naționale în 
contextul diversității culturale. Este important să explorăm această temă întrucât 
interculturalitatea are un impact semnificativ asupra modului în care o națiune își 
percepe și își definește identitatea. Lucrarea analizează conceptul de identitate națională 
în raport cu diversitatea culturală și abordează diverse aspecte legate de influența 
globalizării și a schimbărilor demografice asupra formării identității naționale, aducând 
în prim-plan aspecte teoretice și practice,  oferind studii de caz relevante. 

2. Fundamente teoretice.  

2.1. Definirea conceptelor de identitate națională și interculturalitate 

În contextul globalizării și al mobilității tot mai mari a populațiilor, identitatea națională 
nu mai reprezintă o entitate statică și exclusivistă, ci se află într-un proces dinamic de 
evoluție. Interacțiunea dintre culturi, valorile universale și specificul tradițional 
generează o sinteză complexă, în care identitatea națională se redefinește constant.  
Identitatea națională și interculturalitatea sunt concepte esențiale pentru înțelegerea 
dinamicii sociale în societățile contemporane, iar intersectarea și interacțiunea lor pot 
crea atât oportunități, cât și provocări. 
    Identitatea națională este un set de trăsături comune, simboluri, valori și tradiții care 
definesc un grup de oameni ca aparținând unei națiuni. Ea este un produs al istoriei, 
culturii, limbii și experienței comune. De obicei, identitatea națională este strâns legată de 
sentimentul de apartenență și de solidaritate între membrii unui stat, fiind consolidată 
prin educație, ritualuri, sărbători naționale și simboluri oficiale. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

92 
 
 

În contextul globalizării și al migrației, identitatea națională poate fi provocată și 
reevaluată, pe măsură ce limitele naționale devin mai permeabile, iar interacțiunile între 
culturi devin tot mai frecvente. Naționalismul poate apărea ca o reacție la aceste 
schimbări, prin reafirmarea valorilor și tradițiilor care definesc un anumit grup național. 
Interculturalitatea reprezintă interacțiunea și dialogul între diferite culturi, care 
promovează schimbul de idei, obiceiuri și perspective, contribuind la înțelegerea 
reciprocă și la îmbogățirea culturală. Acest fenomen implică și recunoașterea diversității 
ca element de valoare și coexistență armonioasă. Într-o societate multiculturală, oamenii 
din diferite culturi au oportunitatea de a învăța unii de la alții și de a dezvolta o înțelegere 
mai profundă a diversității umane. 

2.2. Factori care influențează evoluția identității naționale.  Intersecția între 

identitatea națională și interculturalitate 

Evoluția identității naționale este un proces complex, influențat de o serie de factori interni și 

externi. Acești factori modelează felul în care o națiune își definește apartenența, valorile și 

trăsăturile specifice, iar interacțiunea dintre aceștia poate determina schimbări semnificative în 

percepția și construirea identității naționale. Printre principalii factori care influențează evoluția 

identității naționale se numără:  

a. Globalizarea 

Globalizarea a intensificat schimburile economice, politice și culturale. Aceasta a dus la o 

expunere sporită la influențe externe, punând în discuție modelele tradiționale de identitate 

națională. În același timp, globalizarea poate stimula reafirmarea identităților naționale ca 

răspuns la uniformizarea culturală percepută. 

b. Migrația și demografia 

Migrația contribuie la diversificarea culturală a unei țări, introducând noi valori, tradiții și 

perspective. Prezența comunităților migrante poate conduce la o redefinire a identității 

naționale, deoarece societatea este nevoită să integreze elemente noi în cadrul său cultural. 

c. Tehnologia și media 

Tehnologia informației și comunicațiile digitale facilitează accesul la o multitudine de 

perspective culturale. Rețelele sociale și media influențează modul în care indivizii percep și 

construiesc identitatea lor, favorizând un dialog intercultural continuu și promovând noi moduri 

de exprimare a identității naționale. 

d. Politica și educația 

Politicile publice, programele educaționale și promovarea culturii locale joacă un rol esențial 

în definirea și menținerea identității naționale. Acestea pot încuraja integrarea valorilor 

interculturale și pot contribui la crearea unei identități naționale incluzive și adaptate la 

provocările contemporane. 

Intersecția între identitatea națională și interculturalitate este un subiect central în studiul 

societăților contemporane, având în vedere că procesul de globalizare și migrarea continuă să 

transforme structurile sociale. Aceste două concepte, aparent distincte, se influențează reciproc, 

iar interacțiunea dintre ele poate crea atât tensiuni, cât și oportunități pentru dezvoltarea unei 

identități colective mai largi și mai incluzive. Iată câteva modalități prin care identitatea 

națională și interculturalitatea se intersectează și interacționează: 

 Diversitatea în cadrul identității naționale 

De multe ori, identitatea națională nu este unitară, ci una formată dintr-o pluralitate de culturi, 

tradiții și grupuri etnice. În multe națiuni, mai ales cele cu o istorie de migrație sau colonizare, 

există o identitate națională complexă, în care diferite culturi coexista sub umbrela aceleași 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

93 
 
 

națiuni. Aici, interculturalitatea poate fi văzută ca un proces de recunoaștere și integrare a 

diversității culturale în cadrul identității naționale. 

De exemplu, în țări ca Statele Unite ale Americii, Canada, Brazilia sau India, identitatea 

națională este definită adesea de un amestec de culturi și tradiții, iar interculturalitatea este un 

proces activ de integrare a acestei diversități. Astfel, identitatea națională nu este statică și 

exclusivă, ci poate evolua și încorpora elemente ale diversității culturale care formează 

societatea. 

 Globalizarea și redefinirea identității naționale 

Globalizarea are un impact semnificativ asupra conceptului de identitate națională, deoarece 

facilitează interacțiunile între culturi diferite. O națiune nu mai este un spațiu izolat, iar 

frontierele culturale devin mai permeabile. Acest lucru poate duce la o redefinire a identității 

naționale, integrând elemente din alte culturi, dar și la tensiuni legate de percepția unor grupuri 

că identitatea lor națională ar putea fi diluată sau amenințată. 

În acest sens, interculturalitatea poate fi privită ca o forță care contribuie la extinderea și 

diversificarea identității naționale, oferind o nouă dimensiune naționalismului, un naționalism 

care este deschis și flexibil. În schimb, există și riscul ca aceleași procese de globalizare să 

declanșeze reacții naționaliste sau protecționiste, care încearcă să conserve identitatea națională 

originală, uneori într-o formă exclusivistă. 

 Conflictul între conservarea identității naționale și deschiderea interculturală 

În unele țări, mai ales în perioadele de criză economică sau politică, poate apărea o tensiune 

între dorința de a conserva identitatea națională (în sensul unei unități culturale etnice, 

lingvistice sau religioase) și necesitatea de a fi deschiși către diversitatea culturală adusă de 

migrarea internațională și de globalizare. În acest caz, interculturalitatea poate fi văzută ca o 

amenințare la adresa valorilor tradiționale ale unei națiuni, iar cei care promovează 

interculturalitatea trebuie să lucreze pentru a demonstra că diversitatea culturală poate îmbogăți 

identitatea națională, nu o subminează. 

De exemplu, în multe țări europene, în special în contextul migrației masive, au apărut tensiuni 

între grupurile majoritare și minoritățile culturale sau etnice, iar discuțiile despre cum ar trebui 

să arate identitatea națională într-o societate diversă sunt în plină desfășurare. În acest sens, 

interculturalitatea poate juca un rol important în construirea unei identități naționale inclusive, 

care recunoaște și celebrează diversitatea ca parte integrantă a națiunii. 

 Politicile de integrare și multiculturalism 

În multe state, politici de integrare și multiculturalism sunt implementate pentru a armoniza 

diversitatea etnică și culturală într-un cadru național comun. Aceste politici sunt direct legate 

de interculturalitate, promovând înțelegerea și respectul reciproc între diverse grupuri, și sunt 

un instrument prin care identitatea națională poate fi extinsă pentru a include mai multe culturi 

și perspective. 

De exemplu, în multe state din Uniunea Europeană, se pune un accent tot mai mare pe educația 

interculturală și pe integrarea culturală a minorităților, astfel încât diversitatea să fie văzută nu 

ca o amenințare, ci ca o resursă valoroasă pentru dezvoltarea națională. În acest fel, 

interculturalitatea poate contribui la dezvoltarea unei identități naționale dinamice, adaptabilă 

și inclusivă. 

 Educația și schimburile interculturale 

Un alt mod prin care identitatea națională și interculturalitatea se intersectează este educația 

interculturală. Sistemele educaționale joacă un rol crucial în formarea unei identități naționale 

și în promovarea înțelegerii interculturale. Prin programe educaționale care încurajează 

cunoașterea și respectul față de alte culturi, elevii pot învăța cum să îmbine apartenența la o 

națiune cu respectul față de diversitatea culturală, dezvoltându-se ca cetățeni globali. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

94 
 
 

De asemenea, schimburile interculturale, cum ar fi programele de mobilitate studențească sau 

programele de schimb cultural, oferă tinerelor generații oportunitatea de a experimentat 

diversitatea în mod direct, ceea ce poate influența felul în care înțeleg identitatea națională și 

relațiile cu alte culturi. 

În concluzie, intersecția între identitatea națională și interculturalitate este un proces dinamic, 

care poate duce atât la sinergii pozitive, în care diversitatea culturală îmbogățește identitatea 

națională, cât și la tensiuni, în special când diversitatea este percepută ca o amenințare. În cele 

din urmă, modul în care o societate navighează aceste intersecții va determina viitorul identității 

naționale, cu scopul de a construi un echilibru între unitatea națională și aprecierile 

interculturale. 

3. Exemple și studii de caz. Oportunități și provocări 

Exemplele și studiile de caz care ilustrează impactul interculturalității asupra identității 

naționale pot ajuta la înțelegerea modului în care diverse națiuni și comunități navighează 

complexitatea diversității culturale și a relației acesteia cu naționalismul și identitatea națională.  

Uniunea Europeană reprezintă un exemplu elocvent al modului în care statele naționale pot 

păstra specificitatea culturală, în timp ce se angajează într-un proiect comun european. În acest 

cadru, identitatea națională este reconfigurată prin dialogul intercultural și prin politicile de 

integrare. 

 Exemple la fel de elecvente în acest sens le pot constitui țările cu istorie de migrație precum 

Canada, Germania, Franța etc, unde migrația a devenit o componentă centrală a identității 

naționale. 

Canada este un exemplu clar al unui stat care a adoptat multiculturalismul ca parte din politicile 

sale oficiale și ca valoare națională fundamentală. De-a lungul decadelor, Canada a fost un 

destinatar important al imigrației din diverse colțuri ale lumii, iar acest lucru a dus la crearea 

unei identități naționale incluzive și diversificate. În Canada, interculturalitatea nu este doar un 

fenomen social, ci o politică activă de promovare a diversității culturale. Guvernul canadian a 

adoptat în 1971 politica oficială de multiculturalism, care recunoaște și celebrează contribuțiile 

culturale ale imigranților și ale minorităților etnice la cultura națională. Această abordare a 

contribuit la formarea unei identități naționale diverse, care recunoaște fiecare cultură ca parte 

esențială a „mozaicului” național. 

Astfel: Sărbătorile și evenimentele culturale, cum ar fi Festivalul Multicultural de la Toronto 

sau diverse parade și sărbători tradiționale, reflectă diversitatea etnică a Canadei. De asemenea, 

politica de multiculturalism a permis ca limbi precum chineza, italiana sau urdu să fie 

recunoscute și susținute în educație și administrație. 

Chiar și în acest context, există provocări legate de integrarea completă a unor grupuri de 

imigranți sau de confruntarea cu fenomenul segregației sociale în anumite orașe. De exemplu, 

în orașe mari precum Montreal sau Toronto, există zone de concentrare a anumitor grupuri 

etnice care trăiesc în paralel cu restul populației. Cu toate acestea, în general, modelul 

multicultural canadian este văzut ca un exemplu de succes în integrarea interculturală. 

Germania, în calitate de țară cu o istorie complexă de migrație, s-a confruntat cu diverse 

provocări legate de interculturalitate și de integrarea imigranților, mai ales în perioada post-

Război Mondial. În special, migrarea forțată și migrarea de muncă din Turcia și alte părți ale 

lumii a ridicat întrebări despre cum se poate păstra o identitate națională unită într-o țară cu o 

diversitate etnică și culturală semnificativă. În Germania, politica de multiculturalism a fost 

înlocuită cu una de integrare activă, care pune accent pe promovarea valorilor fundamentale ale 

societății germane (democrație, drepturile omului, libertatea religioasă), dar și pe necesitatea de 

integrare a imigranților. Începând cu anii 2000, a existat o schimbare semnificativă în 

perspectiva asupra diversității, cu un accent pe citizenship și apartenență civică, în loc de 

integrarea completă în cultura și limbajul german. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

95 
 
 

Exemplu concret: În 2015, Germania a primit un număr semnificativ de refugiați din Siria și 

alte zone de conflict. În ciuda reacțiilor naționaliste și a preocupărilor legate de securitate, 

Germania a continuat să fie un model pentru politicile de integrare, dar și un teren de discuție 

privind pericolele creșterii sentimentelor naționaliste. Orașe ca Berlin sau Frankfurt au fost 

martore la integrarea diverselor culturi și grupuri etnice, dar și la creșterea polarizării între 

grupurile native și imigranți. 

Provocări: Problemele legate de integrarea musulmanilor, ale discriminării, dar și de conflictele 

culturale (în special în privința valorilor legate de drepturile femeilor și libertatea religioasă) au 

fost evidente în Germania.  

Franța este un alt exemplu important al unei națiuni care încearcă să balanseze identitatea 

națională cu diversitatea culturală. Cu o tradiție puternică de secularism și naționalism, Franța 

promovează un model de integrare care pune accent pe apartenența la statul național și pe 

adoptarea unui set de valori comune, în special prin legea secularismului (laïcité). 

În Franța, interculturalitatea se confruntă adesea cu limita impusă de principiul laïcité, care 

susține separarea între stat și religie. Acest principiu a fost pus la încercare de numeroasele 

controverse legate de purtarea hijabului în școlile publice sau de conflictele cu comunitățile 

musulmane. În timp ce Franța promovează idealul unei societăți unitare, diferențele culturale 

pot crea fricțiuni atunci când anumite grupuri sunt percepute ca având dificultăți în a se adapta 

la normele culturale franceze. 

Exemplu concret: În 2004, Franța a adoptat o lege care interzice purtarea de simboluri religioase 

vizibile (inclusiv hijabul) în școlile publice, în numele laicității. Aceasta a fost o măsură 

controversată, care a fost criticată ca fiind o formă de excludere a comunităților musulmane din 

procesul de integrare. De asemenea, suburbii unde trăiesc mulți imigranți și descendenți ai 

imigranților din fostele colonii, sunt adesea scena tensiunilor și a revoltelor, legate de o 

percepție de marginalizare socială și culturală. 

Provocări: Modelele de integrare franceză au fost contestate în contextul creșterii radicalizării 

și al dificultăților economice și sociale cu care se confruntă anumite grupuri etnice și religioase. 

De asemenea, discuțiile despre identitatea națională și apartenența au fost exacerbate de 

atentatele teroriste, care au pus în lumina reflectoarelor divergențele culturale și religioase din 

societatea franceză. 

Exemplele din Canada, Germania și Franța ilustrează diverse abordări ale interculturalității și 

impactul acesteia asupra identității naționale. Aceste țări au adoptat politici și modele diferite 

pentru a integra diversitatea culturală, fiecare întâmpinând provocări și oportunități în procesul 

de construire a unei identități naționale incluzive. Studiile de caz menționate arată că 

interculturalitatea poate aduce atât provocări, cât și oportunități semnificative pentru identitatea 

națională,  poate duce la tensiuni și conflicte sociale, dar și la evoluția și îmbogățirea 

identităților naționale. Provocările, cum ar fi conflictele culturale, segregarea socială și 

creșterea naționalismului, trebuie gestionate cu grijă pentru a asigura coeziunea socială și 

stabilitatea politică. În același timp, oportunitățile de îmbogățire culturală, creștere 

economică și redefinire a identității naționale pot contribui la construirea unor societăți mai 

incluzive, mai deschise și mai flexibile. Modul în care o țară abordează aceste provocări și 

oportunități va influența profund viitorul identității sale naționale în lumea contemporană. 

4. Rolul educației în promovarea dialogului intercultural 

Rolul educației în promovarea dialogului intercultural este esențial, având în vedere că 

educația are capacitatea de a modela atitudini, valori și comportamente într-o societate 

diversificată. Într-un context globalizat, unde mobilitatea și migrarea sunt tot mai frecvente, 

educația devine un instrument fundamental pentru înțelegerea și respectarea diversității 

culturale, contribuind la crearea unui dialog intercultural constructiv și la formarea unei 

societăți inclusive.  



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

96 
 
 

În acest proces, rolul cheie al educației constă în: dezvoltarea conștiinței interculturale, 

promovarea abilităților de comunicare interculturală, crearea unui mediu școlar divers și 

incluziv, combaterea discriminării și stereotipurilor, promovarea gândirii critice și a 

reflexivității etc. 

Dezvoltarea unui dialog intercultural eficient și promovarea unei societăți incluzive necesită 

implementarea unor strategii educaționale care să abordeze diverse aspecte ale învățării și 

interacțiunii între culturi. Fiecare dintre obiectivele menționate — dezvoltarea conștiinței 

interculturale, promovarea abilităților de comunicare interculturală, crearea unui mediu școlar 

divers și incluziv, combaterea discriminării și stereotipurilor, și promovarea gândirii critice și a 

reflexivității — poate fi realizată printr-o serie de metode educaționale specifice, precum: 

implementarea unor programe educaționale care includ lecții despre istorie mondială, 

etnografie, religii și limbi, dezvoltarea unor proiectele educaționale care încurajează 

dezvoltarea limbilor străine, colaborarea între studenți din diverse culturi și dialogul 

intercultural, organizarea unor festivaluri de muzică, dans, gastronomie sau artizanat din diverse 

culturi etc. 

Pentru ca aceste obiective să fie realizate, este necesar ca întregul sistem educațional să fie 

angajat în promovarea valorilor respectului, egalității și inclusivității. Implementarea unor 

politici și practici educaționale care să sprijine dialogul intercultural, gândirea critică și 

înțelegerea diversității culturale poate avea un impact semnificativ asupra dezvoltării unei 

societăți mai coezive și mai respectuoase față de pluralitatea culturală. Prin educație, putem 

forma generații care nu doar că înțeleg diversitatea, ci o și apreciază și o sărbătoresc. 

 

BIBLIOGRAFIE 

1. Smith, Anthony D. Identitatea națională. Tradusă de Ioana Toma. București: Editura 

Polirom, 2003. 

2. Hall, Stuart. Identitatea culturală și diaspora. În Identitate: Comunitate, cultură, 

diferență, editat de Jonathan Rutherford, 222-237. Londra: Lawrence & Wishart, 1990. 

3. Castles, Stephen și Mark J. Miller. Epoca migrației: Mișcările internaționale de 

populație în lumea modernă. 5-a ed. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2014. 

4.  UNESCO. Dialogul intercultural: Un instrument pentru promovarea păcii și a 

sustenabilității. Paris: Organizația Națiunilor Unite pentru Educație, Știință și Cultură, 2013. 

5. Consiliul Europei. Dialogul intercultural: Provocări și oportunități. Strasbourg: Consiliul 

Europei, 2015. 

6. Modood, Tariq. „Interculturalism sau multiculturalism?” Open Democracy, 20 iulie 2016. 

https://www.opendemocracy.net/en/can-europe-make-it/interculturalism-or-multiculturalism/. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

97 
 
 

 

 

Interculturalitatea ca simbol al identității unui popor 

Valorile europene și impactul proiectelor Erasmus+ 

                                                        

Prof. Alexandra MOCANU 

Prof. Valeria GHERGHE 

    Colegiul Național ,,Alexandru Ioan Cuza” Alexandria 

 

Interculturalitatea poate fi descrisă ca un proces activ și continuu de interacțiune între 

culturi diferite, în care se promovează înțelegerea reciprocă, respectul și schimbul de valori și 

tradiții. Acest proces nu se referă doar la coexistența mai multor grupuri culturale, ci și la 

interacțiunea lor constructivă, care duce la un schimb de perspective și la o îmbogățire reciprocă 

a identităților individuale și colective.  

Identitatea națională a unui popor nu este una rigidă sau statică. De-a lungul istoriei, 

procesele de schimb cultural, migrație și globalizare au dus la formarea unor identități flexibile, 

interconectate cu altele, fără a le dilua însă unicitatea. Astfel, interculturalitatea devine un 

simbol al identității, în sensul în care învățăm să ne definim în raport cu ceilalți, fără a renunța 

la trăsăturile fundamentale care ne definesc. Această dinamică este vizibilă în viața cotidiană, 

în educație, în artă, în limbaj și în tradițiile fiecărui popor. 

Interculturalitatea, deci, nu doar că influențează cultura unui popor, ci și contribuie la 

reconfigurarea acesteia, integrând în sine elemente din alte culturi care sunt acceptate și 

apreciate. Într-o lume globalizată și interconectată, interculturalitatea a devenit un concept 

fundamental nu doar în cercetarea academică, ci și în construirea identității individuale și 

colective. În special pentru Uniunea Europeană, care reunește un mozaic de culturi, religii și 

tradiții, interculturalitatea reprezintă o valoare-cheie ce asigură coeziunea între diversitățile sale 

interne. Aceasta influențează profund atât identitatea națională, cât și identitatea europeană, 

devenind o forță activă în redefinirea relațiilor internaționale și a percepției de sine a statelor 

membre.  

Astfel, putem aprecia că, în promovarea și aprofundarea interculturalității, un rol crucial 

îl joacă programele educaționale europene, în mod special Erasmus+, prin încurajarea tinerilor 

de a învăța despre diversitatea culturală și de a construi legături durabile între culturi. Programul 

Erasmus+ este un exemplu concludent pentru modul în care valorile europene pot abordate prin 

intermediul interculturalității . Acesta oferă tinerilor oportunități de a studia și de a se implica 

în proiecte internaționale, facilitând o mai bună înțelegere a altor culturi și consolidând, 

totodată, valorile fundamentale ale Uniunii Europene. 

Erasmus+ nu doar că promovează învățarea, dar și încurajează dezvoltarea personală și 

profesională, prin schimburi de experiență și activități comune între tineri din diferite culturi. 

Acest lucru contribuie la crearea unui sentiment de apartenență europeană, care depășește 

granițele naționale și culturale. Tinerii care participă la proiectele Erasmus devin ambasadori ai 

diversității și ai valorilor comune, contribuind astfel la formarea unei Europe unite, dar 

respectuoase față de diversitatea sa. 

Această lucrare își propune să analizeze rolul interculturalității în construirea și 

consolidarea identității unui popor, în special în contextul european, și să exploreze legătura 

dintre aceste procese și valorile europene fundamentale, așa cum sunt promovate prin 

programele educaționale, cum este Erasmus+.  



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

98 
 
 

Vom  evidenția modul în care acest proces interactiv de înțelegere și învățare reciprocă 

poate deveni un simbol al identității culturale europene și un pilon al unității în diversitate. 

I. Interculturalitatea: Conceptualizare și implicații filosofico-sociologice 
Interculturalitatea nu este un concept unitar și, în mod inevitabil, se manifestă diferit în 

funcție de cadrul teoretic și politic în care este analizată. Definițiile de bază ale acestui concept 

sunt legate de interacțiunea și comunicarea între culturi, în scopul de a înlătura barierele și 

prejudecățile. Conform lui Stuart Hall (1990), interculturalitatea este procesul prin care culturi 

diferite nu doar coexista, dar intră în dialog și influențează reciproc semnificațiile, 

comportamentele și viziunea asupra lumii. Acest proces are un impact semnificativ asupra 

identității culturale, întrucât indivizii sunt chemați să reevalueze și să redefinească propriile  

tradiții și valori într-un cadru global. 

Un alt punct important în definirea interculturalității este cel adus de Homi K. Bhabha 

(1994), care subliniază faptul că, în spațiul hibrid al întâlnirii culturilor, nu se ajunge la o 

fuziune completă sau la o diluare a diversității, ci mai degrabă la crearea unor noi forme de 

înțelegere și la un mod de existență comun, caracterizat prin respect și învățare reciprocă. 

Așadar, interculturalitatea nu presupune doar integrarea, ci și transformarea continuă a 

identităților culturale într-un mod care rezonează cu dinamica globală. Aceasta este o abordare 

care contrazice viziunea tradițională despre identitatea culturală fixă și singulară, oferind în 

schimb un cadru în care identitatea este fluidă, negociată și, mai ales, colaborativă. 

De asemenea, globalizarea joacă un rol esențial în amplificarea interculturalității, 

conform lui Manuel Castells (1997), care descrie „societățile rețelei” ca fiind acele structuri în 

care informațiile și culturile circulă rapid și devin elemente fundamentale în formarea și 

reorganizarea identității naționale și culturale. Acesta susține că interculturalitatea în acest 

context reprezintă nu doar o modalitate de gestionare a diversității, dar și un proces activ de 

redefinire a valorilor sociale și culturale. 

II. Identitatea națională și impactul interculturalității 
Identitatea națională este, în esență, un construct dinamic, care se formează și se 

regăsește într-un continuu dialog cu influențele externe și cu diversitatea internă a unui popor. 

 Deși anumite trăsături fundamentale ale identității naționale – cum ar fi limba, istoria 

și tradițiile – sunt considerate esențiale, aceste trăsături nu sunt imuabile. În schimb, ele sunt 

negociate constant prin prisma interacțiunilor cu alte culturi. Identitatea națională este un 

concept fluid, care s-a construit de-a lungul istoriei pe baza tradițiilor, limbii, religiei și valorilor 

comune ale unui popor. Însă, în contextul modern al globalizării și migrației, identitatea 

națională este din ce în ce mai des influențată de interacțiunile cu alte culturi. Astfel, 

interculturalitatea devine un simbol al identității unui popor, nu prin diluarea acesteia, ci prin 

îmbogățirea și extinderea acesteia. 

Interculturalitatea ajută națiunile să își redefinească identitatea în termeni mai largi, 

luând în considerare influențele și contribuțiile altor culturi. De exemplu, într-o țară ca 

România, tradițiile și obiceiurile autohtone pot coexista și se pot întări prin influențele aduse de 

alte culturi, dar fără a le înlocui. Astfel, interculturalitatea devine o reflectare a unui proces 

continuu de evoluție a identității, bazat pe dialog și înțelegere reciprocă. România, ca stat 

membru al Uniunii Europene, reprezintă un exemplu pertinent în acest context. Istoria sa este 

marcată de influențe multiculturale, de la tradițiile otomane și austro-ungare la influențele 

slave și franceze, iar interculturalitatea a fost un factor constant în formarea unei identități 

naționale complexe și hibride (Săftoiu, 2013). Astfel, românii au reușit să integreze și să învețe 

din diversitatea culturală, păstrându-și, totuși, caracterul distinct. 

Interculturalitatea nu este un proces pasiv de acceptare a altor culturi, ci un mecanism 

activ prin care identitățile naționale sunt regândite și adaptate. Identitatea românească, de 

exemplu, este profund influențată de interacțiunile cu alte culturi, dar aceasta nu presupune o 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

99 
 
 

pierdere a esenței naționale. În schimb, ea presupune o redefinire a modului în care românii se 

văd pe ei înșiși în cadrul unei lumi din ce în ce mai conectate și mai diverse. 

Simbolurile naționale (drapelul, imnul, tradițiile, limba) joacă un rol crucial în 

consolidarea unei identități colective. Însă, într-o lume globalizată, aceste simboluri nu sunt 

statice și sunt influențate de interacțiunea cu alte culturi. De exemplu, muzica populară 

românească s-a îmbogățit prin influențe din Balcani și din Occident, iar în literatura română 

sunt vizibile amprente ale literaturii europene din diferite perioade istorice. Aceste interacțiuni 

dau naștere unei identități naționale mai complexe, care include atât trăsături unice, dar și o 

interacțiune continuă cu alte culturi. Astfel, interculturalitatea devine un simbol al identității 

poporului român, reflectând nu doar un trecut, dar și un prezent dinamic și conectat la lumea 

întreagă. 

III. Erasmus+: O platformă pentru construirea unei identități europene 

comune 
Una dintre inițiativele notabile ale Uniunii Europene în promovarea interculturalității 

este programul Erasmus+, care încurajează mobilitatea tinerilor și promovarea schimburilor 

culturale între statele membre ale Uniunii Europene. Erasmus+ nu este doar un program 

educațional, ci și o platformă de învățare interculturală, în care tinerii dobândesc cunoștințe 

academice, fiind, totodată, expuși unei experiențe interculturale directe. 

Potrivit unui raport al Comisiei Europene (2014), Erasmus+ a contribuit la dezvoltarea 

unei noi conștiințe europene, în care tinerii europeni se percep mai mult ca membri ai unui 

spațiu cultural comun, bazat pe valori precum democrația, libertatea, respectul pentru 

diversitate și unitatea în diversitate. În acest context, Erasmus+ joacă un rol semnificativ în 

formarea unei identități europene colective, care este, totodată, respectuoasă față de 

particularitățile culturale ale fiecărei națiuni, dar care promovează o cooperare activă între 

popoare. 

De asemenea, Erasmus+ reprezintă o oportunitate de dezvoltare personală pentru 

tineri, care, prin expunerea la alte culturi, învață să își regândească propriile valori și să adopte 

o perspectivă mai deschisă și mai globală. McLaren (1999) argumentează că educația 

interculturală, așa cum este oferită prin Erasmus+, ajută tinerii să înțeleagă complexitatea 

relațiilor culturale și să devină cetățeni globali activi, capabili să construiască punți între culturi 

și să colaboreze eficient într-o lume diversă. Participând la programele de mobilitate, tinerii din 

Generația Erasmus + învață să aprecieze și să respecte diversitatea culturală, dar și să își 

construiască o identitate europeană care reflectă unitatea în diversitate. Acesta ajută la 

dezvoltarea unei identități europene „cosmopolite”, în care fiecare cetățean  european, 

indiferent de cultura sau naționalitatea sa, se poate simți parte a unei comunități care 

împărtășește aceleași valori fundamentale. Aceasta este o adevărată punte între culturi, care 

sprijină o Europă mai deschisă și mai integrată. 

Erasmus+ funcționează ca un motor al schimbului intercultural, oferind tinerilor nu doar 

cunoștințe teoretice, ci și oportunități practice de a învăța prin experiență directă. Prin 

activitățile desfășurate în cadrul acestui program, tinerii dezvoltă abilități de comunicare 

interculturală, învață să  colaboreze cu persoane din medii culturale diferite. 

Aceste experiențe creează un sentiment de apartenență și de responsabilitate față de o 

comunitate europeană mai largă, întărind astfel legăturile între cetățeni din diferite colțuri ale 

Europei. 

 Erasmus+ contribuie la crearea unei identități europene comune, printr-un proces activ 

de învățare și schimb de valori. Tinerii care participă la acest program devin mai conștienți de 

complexitatea culturală a Europei și de valoarea unui dialog intercultural real. Ei învață să 

aprecieze diversitatea, nu doar ca un concept teoretic, ci ca o realitate trăită zi de zi. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

100 
 
 

Prin mobilitatea Erasmus, tinerii nu doar că se formează academic, dar își dezvoltă o 

identitate europeană activă și responsabilă, în care diversitatea nu este percepută ca o barieră, 

ci ca un factor de îmbogățire a propriei culturi. Acești tineri, când se întorc în țările lor de 

origine, aduc cu ei nu doar cunoștințe academice, ci și un bagaj de experiențe interculturale care 

contribuie la redefinirea propriei identități și la consolidarea unui sentiment de apartenență la o 

Europă diversă, dar unită. 

Interculturalitatea joacă un rol fundamental în definirea și evoluția identității unui popor. 

În cazul Uniunii Europene, aceasta devine o valoare esențială, care asigură nu doar unitatea în 

diversitate, dar și dezvoltarea unui dialog continuu între culturi. Programul Erasmus+, prin 

promovarea mobilității și schimbului intercultural, reprezintă un pilon esențial în crearea unei 

identități europene comune, care este construită pe respectul pentru diferențele culturale și pe 

înțelegerea profundă a diversității. 

Astfel, interculturalitatea nu mai este doar o modalitate de integrare a diferențelor, ci 

devine un simbol activ al unității în diversitate. Într-o Europă interdependentă și în continuă 

schimbare, programul Erasmus+ reprezintă o oportunitate unică de a învăța despre alte culturi, 

de a construi relații durabile și de a contribui la consolidarea unei identități europene comune, 

bazate pe valori fundamentale ale respectului, democrației și coeziunii sociale.  

În concluzie, interculturalitatea reprezintă nu doar un fenomen social, ci și o forță 

transformatoare care contribuie la formarea unei identități naționale fluide, dar și la crearea unui 

spațiu european comun în care diversitatea este sărbătorită. Valorile europene și programul 

Erasmus+ sunt instrumentele prin care Uniunea Europeană promovează înțelegerea reciprocă 

și colaborarea între culturi, iar acest proces de schimb intercultural devine un element esențial 

al unei identități europene în continuă dezvoltare. Astfel, interculturalitatea este nu doar un 

simbol al identității unui popor, ci și un exemplu al unității în toată splendoarea diversității ei. 

Bibliografie 

1. Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. Routledge. 

2. Castells, M. (1997). The Power of Identity. Blackwell Publishers. 

3. Hall, S. (1990). Cultural Identity and Diaspora. In Identity: Community, Culture, 

Difference. Edited by Jonathan Rutherford. Lawrence & Wishart. 

4. Săftoiu, A. (2013). România și identitatea națională în Europa contemporană. Editura 

Polirom. 

5. McLaren, P. (1999). Critical Pedagogy and Predatory Culture: The Politics of Health 

in the Age of Globalization. Routledge. 

6. Comisia Europeană. (2014). Erasmus+ Programme Guide 2014. European Union. 

7. Parekh, B. (2000). Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political 

Theory. Harvard University Press. 

 

 

 

 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

101 
 
 

 
INTERCULTURALITATEA:  

SEMNIFICAȚIE ȘI ROL ÎN DEFINIREA IDENTITĂȚII UNUI POPOR 

 

Prof. Neaga Adriana Cecilia 

  Școala Postliceală Sanitară Alexandria  

 

Interculturalitatea este un concept complex, care a câștigat din ce în ce mai multă atenție 

în cercetările din domeniul sociologiei și al studiilor culturale, având un impact semnificativ 

asupra modului în care societățile moderne își definesc identitatea națională și culturală. Într-o 

eră globalizată, în care migrarea și schimbul de informații sunt omniprezente, interculturalitatea 

devine o forță ce modelează nu doar relațiile dintre culturi, dar și dinamica propriei identități a 

unui popor. Aceasta este definită ca un proces continuu și interactiv prin care indivizii din 

culturi diferite încep să înțeleagă, să aprecieze și să își împrumute reciproc trăsături culturale, 

redefinind astfel legăturile sociale și naționale. 

În această lucrare, vom explora modul în care interculturalitatea influențează și 

redefinește identitatea unui popor, de ce aceasta reprezintă un simbol al unității și diversității și 

care sunt implicațiile acestui proces în construirea unei identități naționale stabile, dar flexibile. 

De asemenea, vom analiza relația interculturalității cu valorile fundamentale care definesc 

națiunile moderne și cu sistemele politice și sociale. 

I. Conceptualizarea interculturalității și a identității 

1. Definirea interculturalității în contextul modern 

Interculturalitatea nu este doar o simplă coexistență a diversităților culturale, ci o 

dinamică activă care presupune un schimb de idei, valori și comportamente între culturi diferite. 

Potrivit lui Jürgen Habermas (2001), interculturalitatea presupune crearea unui dialog deschis 

și continuu între culturi, în care fiecare parte contribuie la o înțelegere mai profundă a celorlalte. 

Acest proces este esențial pentru formarea unei societăți moderne, în care diversitatea nu doar 

că este acceptată, dar și apreciată. 

Interculturalitatea devine un factor activ de reconfigurare a identității, pentru că aceasta 

nu doar că influențează comportamentele și normele, dar și modifică în mod fundamental felul 

în care indivizii se raportează la cultura proprie și la valorile universale. Conform lui Amartya 

Sen (2006), acest proces de interacțiune culturală nu doar că îmbogățește identitatea 

individuală, dar o diversifică și o face mai complexă, contribuind la crearea unui „eu global” 

care poate naviga cu ușurință între diverse culturi și valori. 

 

2. Identitatea națională și interculturalitatea: O relație de influență reciprocă 

Identitatea unui popor, în acest context, nu poate fi considerată statică sau unitară. 

Aceasta este, dimpotrivă, o constructie fluidă, care evoluează continuu pe măsură ce societatea 

interacționează cu alte culturi. Astfel, interculturalitatea joacă un rol fundamental în modelarea 

identității naționale, deoarece ea contribuie la diversificarea și îmbogățirea acesteia, fără a o 

șterge. Potrivit lui Benedict Anderson (1991), națiunile sunt formate prin narațiuni și simboluri 

comune, care se formează și se consolidează prin interacțiunile cu alte culturi. 

Exemplul României este unul semnificativ în acest sens. Istoria sa este marcată de 

multiple influențe externe – de la perioada Imperiului Otoman la cea a Monarhiei Austro-

Ungare – fiecare adăugând un strat cultural distinct la identitatea națională română. Chiar și în 

prezent, influențele din alte culturi continuă să modeleze viața culturală românească. Totuși, 

această îmbogățire interculturală nu anulează specificitatea românească, ci mai degrabă o 

întărește, diversificând-o și adâncindu-i semnificațiile. 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

102 
 
 

Într-o astfel de dinamică, interculturalitatea devine un proces activ de formare și 

deformare a identității, iar identitatea națională, deși poate fi influențată de alte culturi, își 

păstrează specificitatea prin reinterpretarea și asimilarea acestor influențe într-un mod care le 

face proprii. 

II. Interculturalitatea și valorile fundamentale ale identității unui popor 

1. Cultura și națiunea: O viziune europeană asupra diversității 

Unul dintre aspectele esențiale ale interculturalității este respectul pentru diferențele 

culturale și valorizarea diversității ca o valoare fundamentală. În Uniunea Europeană, 

diversitatea culturală este privită nu doar ca o caracteristică naturală a societății, dar și ca o 

resursă care contribuie la dezvoltarea unei identități comune europene. În această viziune, 

interculturalitatea devine o punte între națiuni și culturi, iar Uniunea Europeană este văzută ca 

un spațiu al împărtășirii de experiențe și învățăturilor din diverse culturi. 

Potrivit lui Charles Taylor (1992), în contextul european, interculturalitatea este 

esențială pentru înțelegerea unității în diversitate – un principiu fundamental care stă la baza 

construcției identității europene. Taylor susține că fiecare cultură europeană contribuie la un 

întreg mai larg, care, deși este diversificat, își păstrează unitatea datorită valorilor universale pe 

care le împarte. 

2. Contribuția interculturalității în consolidarea democrației și coeziunii sociale 

Interculturalitatea este, de asemenea, un factor important în consolidarea democrației și 

a coeziunii sociale într-o națiune. Atunci când societățile sunt capabile să înțeleagă și să 

aprecieze diversitatea, ele sunt mai pregătite să facă față provocărilor globale și să creeze un 

spațiu de înțelegere și cooperare între cetățeni. După cum afirmă Pierre Bourdieu (1998), acest 

tip de înțelegere poate duce la o coexistență armonioasă, în care divergențele nu sunt văzute ca 

un obstacol, ci ca un motor al inovației și al creșterii sociale. 

Un exemplu concret este observabil în țările europene care au integrat diverse grupuri 

etnice și religioase, în care interculturalitatea joacă un rol activ în formarea unei societăți 

incluzive, în care fiecare individ își poate exprima identitatea proprie, fără a se teme de 

marginalizare. 

III. Concluzie 

Interculturalitatea este mai mult decât un concept teoretic; este o realitate activă care 

modelează societățile contemporane. Prin dialogul intercultural și împărtășirea de experiențe, 

popoarele nu doar că învață să coexiste, dar învață și să își redefinească propriile identități 

culturale într-o manieră care reflectă valorile universale ale democrației și unității în diversitate. 

Identitatea unui popor este construită și reconstruită în acest cadru de interacțiune continuă cu 

alte culturi, iar interculturalitatea devine astfel un simbol al forței unei culturi de a evolua și de 

a înțelege, fără a se pierde în fața diversității. 

 

Bibliografie 

Anderson, B. (1991). Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism. Verso. 

Habermas, J. (2001). The Postnational Constellation: Political Essays. MIT Press. 

Sen, A. (2006). Identity and Violence: The Illusion of Destiny. W.W. Norton & Company. 

Bourdieu, P. (1998). On Television. New Press. 

Taylor, C. (1992). Multiculturalism and "The Politics of Recognition". Princeton University 

Press. 

McLaren, P. (1999). Critical Pedagogy and Predatory Culture: The Politics of Health in the Age 

of Globalization. Routledge. 

 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

103 
 
 

 

 

INTERCULTURALITATEA- 

LEGĂTURA ÎNTRE GENERAŢII  
 

Profesor Cristea Narcisa 

                                                               Şcoala Gimnazială Mihai Eminescu Alexandria 
            
 

 Interculturalitatea este înainte de orice respectul diferenţelor. Cadrele didactice sunt garanţii 

ale acestor rigori ale spiritului care vegheaza asupra diferenţelor, pentru a învăţa, a cunoaşte şi 

a înţelege ceea ce ne leagă, ceea ce ne face asemanători, ceea ce ne apropie. Cateodată, ne 

intrebăm cum îi putem stimula pe copii, cum îi putem motiva să devină cetăţeni responsabili şi 

creativi, daca nu tocmai prin calitatea relaţiei pedagogice, a cărei bogătie este dimensiunea ei 

interculturală. Suntem diferiţi, dar acest lucru nu semnifică că unul este mai bun decât celălalt; 

cu toţii avem un potenţial valoric egal. Toţi avem o cultură asemănătoare dar în acelaşi timp şi 

culturi diferite. Acestea ţin de religiile noastre, de grupul nostru etnic, de valorile politice, 

sociale, de familiile noastre.Pentru cadrele didactice este esenţial să creeze relaţii pozitive în 

interacţiunea dintre copii, să favorizeze dezvoltarea lor şi a relaţiilor constructive în grup, pentru 

a trăi sentimentul propriei identităţi.Venind din culturi diferite, copii au  sanşa de a se integra 

într-o societate diferită, multiculturală, care favorizează sentimentul de a fi în realitatea 

cotidiana, o individualitate care nu seamănă cu nimeni şi nimic.  Datorită învaţării relaţionale, 

pe măsură ce contactele devin frecvente, indispensabile(datorită unor circumstanţe) acceptarea 

şi întelegerea celuilalt devin comportamente de bun simţ.Cunoaşterea şi întelegerea celuilalt 

este un proces progresiv şi complex.Primele contacte intre copiii de culturi diferite sunt însoţite 

de sentimentul de nesiguranţă, de frică, de adversitate deschisă faţă de celălalt. În gradiniţă, încă 

de la vârsta premergătoare scolarităţii, copiii descoperă treptat diferenţele si asemanările 

intercategoriale: 

            - la 2-3 ani fac distincţia dintre sine şi ceilalti, îsi dezvoltă identitatea de sex, învată 

culorile si încep să le asocieze culorii pielii; 

            - la 3 ani ,ei observă diferenţele rasiale şi în perspectiva, vor fi influenţati de normele 

sociale; 

            - la 4-5 ani, copiii dau semne de înţelegere asupra diferenţelor rasiale existente; 

            - la 5 ani încep să se identifice cu alţi copii şi să se recunoască pe sine ca fiind o parte a 

grupului; 

- între 5 si 7 ani aprecierea adultului îi determină imaginea despre performanţele sale, locului 

în grup şi diferenţelor sale faţă de ceilalţi.Toate acestea se continuă în şcoală. 

       Diferenţele dintre copii, culturi, stiluri de viaţă şi de învăţare, dintre componente, sunt 

fireşti, pozitive.De aceea, ei nu trebuie forţaţi să devină copii ale unui model 

predefinit.    Interculturalitatea este o componentă a realităţii zilnice din gradiniţă şi din 

şcoală.Modul de învăţare este organizat din perspectiva interculturală, permiţând învăţarea prin 

colaborare, comunicare şi nicidecum de marginalizare a unor copii. Deschiderea spaţiului şcolii 

către comunitate şi specificul ei, organizarea unor întâlniri, excursii, serbări cu specific 

intercultural ,dar nu în detrimentul majorităţii, urmăreşte realizarea obiectivelor de egalizare a 

şanselor în educaţie.   Didactica contemporană promoveaza concepte şi atitudini educaţionale 

noi,care sunt  menite să determine forme variate de comunicare, cooperare şi colaborare în 

sprijinul copiilor.Trasătura caracteristica a unei regiuni este faptul că alături de populaţia 

româneasca se găsesc şi alte minorităţi naţionale care alcătuiesc grupuri etnice 



 Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 50 Februarie 2025 
 

104 
 
 

deosebite.Diferite prin limba, obiceiuri, ocupaţii şi port, aceste grupuri etnice amintesc despre 

trecutul istoric al regiunii.Ele păstreaza aspectele unui specific etnic caracteristic originii 

sale. Are loc o schimbare în relaţia biunivoca educator-educat, copilul fiind implicat în 

conducerea democratică, el putând să facă alegeri şi să hotărasca cât, cum, când se implica, în 

funcţie de posibilitaţile individuale, se obişnuieşte cu o varietate de modalităţi de acţiune. Unica 

posibilitate ca oamenii să devină solidari este recunoaşterea şi estimarea acestor diferenţe şi 

similitudini. 

         Şcoala are misiunea de a permite fiecărui copil să crească, să-şi dezvolte spiritul, corpul 

şi inima, deci inteligenţa, sensibilitatea, creativitatea; să permită copiilor să înveţe, să trăiască 

împreună, unii cu alţii, cu persoane diferite, să-şi poată ocupa progresiv locul în societate, să 

poată deveni cetăţeni activi în cadrul unei societăţi diverse. 



      Caleidoscop didactic teleormănean – Nr. 49 februarie 2025 
 

 


